REGLAS 0MONASTICAS
hISPANAS






REGLAS 0MONASTICAS
hISPANAS






REGLAS MONASTICAS DELAESPANA VISIGODA
INTRODUCCION GENERAL ¢

El espiritu y fundamento del monacato procede en esencia
del mismo Jesucristo y su Evangelio. Su practica en la Igle-
sia aparece bien claramente en los Hechos de los Apostoles
(4,32-37). Con todo, su organizacion comunitaria y cenobi-
tica inicia su desarrollo y cobra vigor en la primera mitad
del siglo IV, creando un grupo social diferenciado y aparte
con respecto al resto de los cristianos.

No es una nueva doctrina, ni una mentalidad transmutada
ni una metdnoia, frente a los principios y vida cristianos. Es
mas bien la fermentacidén hervorosa de la levadura encerra-
da en el seno de la Iglesia por su divino Fundador. A favor
de las circunstancias que siguieron al edicto constantiniano
de Milan, propicias unas, adversas otras para la practica de
la vida cristiana y de perfeccion evangélica, adquiere el as-
cetismo un aire y conciencia de vida organizada en comun,
con leyes y métodos propios, que se sentian extrafios y sin
ambiente propicio en medio de la sociedad, medio pagana,
medio cristiana, contemporanea. Cabe, por tanto, conside-
rar en la vida monéstica, en sus origenes cenobiticos, un as-
pecto positivo y otro negativo. El monje aspira a realizar
plenamente las renuncias del bautismo y lograr el amor a
Cristo por la consagracion total de su vida a ese ideal. Indi-
rectamente, su forma de vivir y su apartamiento eran una
protesta o negacion del espiritu depravado del mundo,
del szeculum, y de las desviaciones o depravaciones que la
masa de paganos y malos cristianos introducian en la vida
de la Iglesia.

El monacato y su vida ascética fue una heroicidad y una pu-
rificacion del espiritu, resultando una auténtica conuersio y
una conuersatio, conceptos y términos que quedarian con-
sagrados en la legislacion monacal. Se repite el fendbmeno

_3_



historico-cultural: asi como el texto sagrado de la Biblia se
transmitio a los pueblos de Occidente por las versiones lati-
nas del griego, de modo paralelo los primeros textos de los
monumentos monasticos llegan a los monjes occidentales
por las versiones latinas de las reglas griegas o copticas de
Oriente y de Egipto. En la Hispania de los siglos VI y VII,
con el vigor de la fe de los visigodos, recién catolizados por
un obispo-monje, adquiere un impulso extraordinario la vi-
da monaéstica, que ya venia desarrollandose y practicAndose
dos siglos antes. Ese brio y pujanza del monacato deja hue-
lla bien marcada en las reglas o textos legislativos de mon-
jes, que definen sus principios ascéticos y ordenan su forma
de vida. Las de época visigotica son las primeras hispanas
originales que se conservan: la De instituione uirginum et
contemptu mundi, de San Leandro Hispalense; la Regula
monachorum, de San Isidoro de Sevilla; la Regula mona-
chorum, de San Fructuoso; la Regula communis. Como tex-
tos monasticos pueden también considerarse la epistola De
districtione monachorum ad Petrum Papam, de Eutropio
de Valencia, y De monachis perfectis, de San Valerio del
Bierzo.

La regulacion de los monasterios hispanos anteriores a es-
tas reglas concretas y nuevas se hizo por las reglas de Paco-
mio, Casiano, San Agustin, San Benito de Nursia, a juzgar
por los codices miscelaneos o compilaciones de reglas, como
el de El Escorial a I, 132, que corrian por la Peninsula. Las
palabras con que empieza la Regula Isidori parecen insi-
nuarlo: «Plura sunt preaecepta uel instituta maiorum quee a
sanctis Patribus sparsim prolata reperiuntur». Luego, en su
aplicacion y detalles eran ajustadas por concilios y obispos
con normas particulares, como el Toledano I, el de Tarrago-
na de 516, el de Lérida de 546. Recuérdese asimismo a obis-
po Juan de Tarragona, que presidioé aquel concilio citado; a
Justiniano de Valencia, que constituyé un cenobio de virge-
nes3. El mismo San Leandro y San Isidoro escriben sus re-
glas siendo obispos. En las reglas de los Padres antiguos
apoyaban su gobierno y reglamentacion San Millan, en Dis-

_4_



tercio y la Cogolla; San Martin Dumiense, que las completa
con sus Sentencias de los Padres del desierto; San Victoria-
no, en San Martin de Asan4. Y en las antiguas se inspiraria y
basaria la regla de Juan de Biclaro, que no conocemos.

Lo cierto y positivo es que hasta Leandro no encontramos
textos de reglas monasticas propiamente dichas, pues las
Sentencias de San Martin de Braga es una traduccion del
griego de leyendas de espiritu y contenido monaéstico, pero
no una regla. Por otra parte, son bien pocos los textos regu-
lares hispano-visig6ticos que conocemos. Este hecho parece
indicar que, o la isidoriana, y la fructuosiana sobre todo, se
extendieron copiosamente por la Peninsula —la de Fructuo-
so tiene mas copiosa transmision manuscrita—, o que pron-
to las fue suplantando la Regula Benedicti por los monaste-
rios hispanos desde el siglo VII.

Estos son los testigos de las reglas visigéticas que vamos a
transcribir y traducir para muestra del espiritu monastico
de sus autores y de la expansion que habia adquirido el mo-
nacato en el siglo VII en la Espana visigoda. Sus valores his-
toricos y espirituales bien merecen ponerse de realce en esta
edicion de sus textos, que hacemos a base de una critica tex-
tual depurada y de revision y colacion de sus codices, como
se ira viendo en la introduccion a cada una de ellas.

Por otra parte, las traducciones espaiiolas que acompafian a
los textos son originales, habiendo procurado con gran es-
mero que fueran fieles, correctas y fluidas dentro del estilo
de nuestra lengua. Fuera de la de San Leandro, las demas
son las primeras que se publican en espaiol. Dios haga que,
puestas al alcance de los espiritus cultivados, dejen caer se-
millas de ascesis y amor de Dios en el &nimo de los lectores
de buena voluntad®.



Notas:

(1) Santos Padres espaioles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 3-5.

(2) Cf. Manuel C. Diaz y Diaz, Aspectos de la tradicion de la «Regula
Isidori» Studia Monastica vol. 5, fasc. 1, p. 30.

(3) Fr. Justo Pérez de Urbel, Los monjes esparioles en la Edad Me-
dia I (Madrid 1933) p. 160.

(4) Fr. J. Pérez de Urbel, o.c., I, p. 168.

(5) Manuel C. Diaz y Diaz, art. cit., p. 52.

(6) Nota de La Ermita. Lo expresado en estos dos ultimos parrafos
se refiere al libro del que estan tomados. Es decir, el traductor de las
reglas es Julio Campos Ruiz. La Ermita sblo se limita a publicarlas
por primera vez en Internet (salvo el pacto de la Regla Comiin que ya
estaba disponible anteriormente a esta edicion nuestra), omitiendo,
eso si, los textos latinos, que pueden consultarse en la obra de Cam-
pos Ruiz.



RE61LADE SAT ISIDORODE SEVILLA

Preambulo

I. Del monasterio

II. Del abad

II1. De los monjes

IV. De los conversos

V. Del trabajo de los monjes

VI. Del oficio

VII. De la conferencia

VIII. De los codices

IX. De la mesa

X. De las fiestas

XI. De los ayunos

XII. Del habito de los monjes
XIII. Del lecho

XIV. De los monjes que delinquen
XV. [Del que falta frecuentemente]
XVI. Del perdén de la culpa y correccion del culpable
XVII. De los delitos

XVIII. De los excomulgados

XIX. De la vida de familia

XX. De los bienes del monasterio
XXI. Qué corresponde a cada cual
XXII. De los monjes enfermos
XXIII. De los huéspedes

XXIV. De las salidas

XXV. De los difuntos






Empieza la Regla del santo padre Isidoro obispo?

Isidoro, a los santos hermanos
residentes en el monasterio honorianense

PREAMBULO

on muchas las normas y reglas de los antepasados que

se encuentran aca y alla expuestas por los Santos Pa-

dres, y que algunos escritores transmitieron a la poste-
ridad en forma excesivamente difusa u obscura. Por nuestra
parte, a ejemplo de éstos, nos hemos lanzado a selecciona-
ros unas cuantas normas en estilo popular y rastico con el
fin de que podais comprender con toda facilidad como de-
béis conservar la consagracion de vuestro estado. Ademas
de esto, todo el que aspira esforzadamente a la disciplina to-
tal de los antiguos, marche y contintie a su gusto por esa via
ardua y angosta sin tropiezos; mas el que no pudiere con tan
altos ejemplos de disciplina de los mayores, eche a andar
por el camino de esta regla, a fin de que no se desvie en ex-
ceso, ni con el desvio se decida por una disciplina relajada, y
venga a perder la vida y el nombre de monje. Por lo cual, asi
como aquellas reglas de los antepasados pueden hacer a un
monje perfecto en todo, asi ésta hace monje aun al de infi-
ma categoria. Aquéllas han de observarlas los perfectos, a
éstas han de ajustarse los conversos de su vida pecadora.

I. Del monasterio

Es de gran importancia, hermanos carisimos, que vuestro
monasterio tenga extraordinaria diligencia en la clausura,
de modo que sus elementos pongan de manifiesto la solidez
de su observancia, pues nuestro enemigo el diablo ronda en

_9_



nuestro derredor como leon rugiente con las fauces abier-
tas como queriendo devorar a cada uno de nosotros2. La
fabrica del monasterio solamente tendra en su recinto una
puerta y un solo postigo para salir al huerto. Es preciso que
la ciudad, por su parte, quede muy alejada del monasterio,
con el fin de que no ocasione penosos peligros o menoscabe
su prestigio y dignidad si esta situada demasiado cerca. Las
celdas de los monjes han de estar emplazadas junto a la
iglesia para que les sea posible acudir con presteza al coro.
La enfermeria, en cambio, estard apartada de la iglesia y de
las celdas de los monjes, con objeto de que no les perturbe
ninguna clase de ruidos ni voces. La despensa del monaste-
rio debe estar junto al refectorio, de modo que por su
proximidad se presten los servicios sin demora. El huerto,
asimismo, ha de estar incluido dentro del recinto del mo-
nasterio, en cuanto que, mientras trabajan dentro los mon-
jes, no tengan pretexto alguno para andar fuera del monas-
terio.

I1. Del abad

Por supuesto debe elegirse un abad que sea experimentado
en la observancia de la vida religiosa y notable por las prue-
bas dadas de paciencia y humildad, y que ademas haya ejer-
citado una vida laboriosa; incluso de una edad que, pasando
de la juventud, toque con su juventud los linderos de la ma-
durez; de este modo, los mayores no desdefiaran de obede-
cerle tanto por su edad como también por la probidad de
sus costumbres.

En efecto, el abad debera mostrarse como ejemplo digno de
imitacidén en toda su conducta, pues a nadie podra mandar
cosa alguna que él no haya practicado. Estimulara a cada
uno y a todos a que se animen unos a otros, hablando a to-
dos e impulsando o desarrollando en ellos lo que viere en su
conducta que puede aprovechar segin el progreso de cada
uno; pero guardando la equidad para con todos, sin dejarse
arrastrar por la antipatia o el odio, abrazando a todos con su



afecto, sin despreciar a ninguno de los conversos; dispuesto
asimismo a compadecerse con piedad de la debilidad de al-
gunos, a ejemplo del Apostol, que dice: Nos hemos hecho
pequenos en medio de vosotros como la madre que abriga
a sus pollueloss.

III. De los monjes

Es de desear en gran manera que los monjes, que son los
que mantienen la forma apostélica de vida, asi como consti-
tuyen una comunidad, asi también tengan un solo corazéon
en Dios, sin reclamar nada como propio ni obrando con el
mas minimo afecto de peculio, sino que, a ejemplo de los
apostoles, teniendo todo en comun, progresaran si perma-
necen fieles a la ensefianzas de Cristo. Prestando el honor
debido al abad, conservaran la obediencia para con los ma-
yores, y para con los jovenes el magisterio del buen ejemplo.
Nadie debe juzgarse mejor que los demas, sino que creyén-
dose inferior a todos, ha de brillar por tan gran humildad
cuanto mas resplandezca entre los demas la perfeccion de
sus virtudes. El monje ha de contener igualmente su colera,
y su lengua ha de abstenerse de la detraccién. Tampoco an-
dara con poco decoro o llamativamente. Ha de evitar el con-
tagio de la codicia como de mortal epidemia, apartar su len-
gua de palabras torpes u ociosas y, en cambio, ha de mos-
trar continuamente un corazén y lengua puros. Asimismo,
debe mantener su intencidén y pensamiento limpios de afec-
tos torpes, ejercitindose en la practica de la santa medita-
cion con la compuncion del corazén. Ha de huir de la modo-
rra y pereza del suefio y entregarse, en cambio, a la vigilia y
oracion sin interrupcién. Debe reprimir la pasion de la gula
y mortificarse con la virtud de la abstinencia, con el fin de
esforzarse en dominar las pasiones.

En cuanto lo permita su salud corporal, ha de sojuzgar su
carne con el ayuno. En manera alguna ha de consumirse
con la rofia de la envidia por los progresos de sus hermanos;
al contrario, tranquila y pacificamente ha de alegrarse de los



méritos de todos por amor y afecto a los demas. Después de
ahuyentar la ira y sus efectos perturbadores, sabiendo
aguantar con paciencia todo contratiempo, sin dejarse do-
minar por la tristeza y la pesadumbre de cosa temporal, sino
que, apoyado en un gozo intimo, sepa rechazar por fin su
espiritu las lisonjas de la vanagloria bien lejos y trate de
agradar solamente y con sentimientos interiores de humil-
dad a Dios, a fin de que, irradiando con verdad luz de virtu-
des, conserve la autenticidad de su profesion.

IV. De los conversos

El que, renunciando al siglo, llegare al monasterio, no debe
ser destinado al instante y sin mas a la comunidad de los
monjes. Es preciso, pues, examinar la conducta de cada cual
durante tres meses en los servicios de la hospitalidad y, rea-
lizados éstos, podra agregarse a la santa comunidad.

Pues no conviene recibir a nadie dentro si antes, quedando
fuera, no diera pruebas de humildad y paciencia.

Quienes después de dejar el siglo, se convierten con piadosa
y saludable humildad a la milicia de Cristo, primeramente
deben distribuir todos sus bienes a los necesitados o agre-
garlos al monasterio. En ese momento, pues, entregan los
siervos de Cristo su libertad a la milicia divina, porque en-
tonces desarraigan de si todo vinculo de esperanzas mun-
danas. El que no se convierte con recta intencién, a no tar-
dar se ve dominado o por el cancer de la soberbia o por el
vicio de la lujuria. Por tanto, nunca debe empezar por la ti-
bieza el que renuncia al mundo, no vaya a caer en el apego
al siglo por causa de esa misma tibieza. Ningin converso ha
de ser admitido en el monasterio si antes no prometiere por
escrito su estabilidad en él. Pues asi como los que se presen-
tan para la milicia secular no pasan a la legion si antes no
son registrados en las listas, asi también los que han de ser
destinados a la milicia del cielo en el campamento del espi-
ritu, si antes no se obligan con la profesion verbal o escrita,



no pueden ingresar en el nimero y sociedad de los siervos
de Cristo. Quien ingresa antes en el monasterio sera prime-
ro en todo grado y orden, ni hay que preguntarse si es rico o
pobre, siervo o libre, joven o viejo, ruastico o instruido. En
los monjes, pues, no se pregunta la edad ni la condicion,
porque entre el alma del siervo y del libre no hay diferencia
alguna ante Dios. Todo el que esta sujeto al yugo de servi-
dumbre ajena, de ningiin modo ha de ser admitido si el
dueno no soltare su atadura, pues esta escrito: ¢Quién dejo
libre al onagro y quién solt6 sus ataduras?4 Ahora bien, el
onagro libre soltado es el monje sin servidumbre o sin im-
pedimento del siglo que sirve a Dios y se mantiene alejado
del tumulto, pues precisamente se sirve a Dios con la escla-
vitud libre de Cristo cuando no se ve constrenido por nin-
guna presion de condicion carnal. Cuando el yugo de Cristo
es suave y su carga leve, resulta dura y pesada carga llevar la
servidumbre del siglo. Los que se convierten poseyendo al-
gin dinero en el mundo, no tienen por qué engreirse si
aportaron algo de sus haberes al monasterio, sino méas bien
deben temer, no vayan a ensoberbecerse aqui y perecer,
pues en este caso mas le valiera disfrutar con humildad de
sus riquezas en el mundo que, profesando ya pobreza con la
distribucion de sus bienes, subirse a las cimas de la sober-
bia. Aquellos conversos, empero, que vienen al monasterio
de un origen pobre, no han de ser despreciados por los que
dejaron las riquezas del siglo, pues ante Dios son de una
misma categoria todos los que se convierten a Cristo. Y no
hay por qué discriminar si uno viene a servir a Cristo de una
condicion pobre o servil o de una vida noble y opulenta,
pues muchos procedentes de condicion plebeya, por el brillo
de eminentes ejemplos de virtud, aventajaron a otros de
condicion noble y se adelantaron a ellos por sus excelentes
méritos; asi los que por su origen eran los dltimos, se hicie-
ron, merced a su virtud, los primeros sabios. Pues por
eso Dios eligié los mas débiles del mundo para confusion
de los fuertes, y lo despreciable del mundo y lo que no es
como si fuera, para que lo que es se reduzca a la nada y no



pueda gloriarse ante El todo hombres. Los que entraren en
el monasterio provenientes de condiciéon pobre no deben al-
zarse a la soberbia porque se vean equiparados a los que
significaban algo en el siglo, pues no es justo que, cuando
los ricos, abandonando su posicion del mundo, se abajan
humildemente, entonces lo pobres, por espiritu de engrei-
miento, se hagan soberbios. Al contrario, lo que les convie-
ne es que, despojandose de su altaneria, se sientan humil-
des y siempre tengan presente su pobreza y privaciones.

V. Del trabajo de los monjes

El monje ha de ocuparse constantemente en trabajos ma-
nuales, de modo que emplee su actividad en los variados
oficios de artesania, siguiendo las palabras del Apostol: No
hemos comido pan de balde, sino trabajando con esfuerzo
y fatiga noche y dia. Y en otro lugar: El que no quiere tra-
bajar no debe comer®. Pues la ociosidad es combustible de
la liviandad y de los malos pensamientos; en cambio, por el
esfuerzo del trabajo se echan fuera los vicios. En manera al-
guna debe desdefiar ocuparse en algun trabajo til a las ne-
cesidades del monasterio. Pues, en efecto, los patriarcas
apacentaron rebaios, y los fil6sofos gentiles fueron zapate-
ros y sastres, y el justo José, que estuvo desposado con la
virgen Maria, fue herrero. Pues que también Pedro, principe
de los apodstoles ejercid el oficio de pescador, y todos los
apostoles practicaban un trabajo manual para sustentar con
ello la vida corporal. Si, pues, hombres de tanta autoridad
prestaron servicios en trabajos y obras aun rasticas, icuanto
mas los monjes, que tienen precision no sbélo de procurarse
con sus manos lo necesario para la vida, sino también aten-
der a la necesidad de otros con su trabajo! Los que disfrutan
de fuerzas corporales y de salud integra, si estdn ociosos pa-
ra el trabajo, pecan por duplicado, porque no sélo no traba-
jan, sino también contagian a otros y los invitan a imitarlos,
pues precisamente todos se convierten para trabajar esfor-
zadamente sirviendo a Dios, no para entregarse al ocio y vi-
vir en la indolencia y pereza. Los que pretenden dedicarse a



la lectura para no trabajar, son rebeldes contra la misma
lectura, porque no hacen lo que leen. Pues en ella esta escri-
to: Los que trabajan, dice, deben comer su pan. Y en otro
lugar: Sabéis, pues, como debéis imitarnos, porque no an-
duvimos de aca para alla entre vosotros, ni comimos el
pan de balde de manos de otro, sino a fuerza de trabajo y
fatiga, trabajando dia y noche para no ser gravosos a na-
diez. No obstante, los que por debilidad corporal no pueden
trabajar, han de ser tratados con mucha suavidad e indul-
gencia; mas lo que estan sanos y tratan de enganar, es claro
que son dignos de conmiseracion y lastima. Y los que estan
enfermos, no del cuerpo, sino, lo que es peor, del espiritu, y
no pueden ocultar su enfermedad a Dios, aunque no puedan
ser convictos ante las miradas de los hombres, estos tales, o
han de soportarse, si su enfermedad no es manifiesta, o han
de ser castigados, si su salud es patente. Los monjes, mien-
tras trabajan, o han de meditar o cantar salmos, para aliviar
su trabajo con el gusto del canto y de las palabras de Dios.
Si, pues, los artesanos seglares no cesan de cantar durante
sus propias tareas canciones amorosas torpes y emplean su
lengua en cantares y parlerias sin dejar de la mano el traba-
jo, icuanto mas los servidores de Cristo, que de tal manera
deben trabajar con las manos, que siempre tengan en sus
labios la alabanza de Dios y con sus lenguas le ofrezcan sal-
mos e himnos! Por tanto, ha de trabajarse con el cuerpo y
con la intencidn fija en Dios, y las manos han de aplicarse a
la tarea de modo que la mente no se aparte de Dios. Es ne-
cesario que el monje dedique al trabajo tiempos determina-
dos, y otros a la oracion y lectura, pues el monje debe tener
tiempos oportunos y senalados para cada obligacion. Las
partes del afio distribuidas para cada tiempo y para cada
obra son las siguientes: en verano debe trabajarse desde la
manana hasta la hora de tercia; de tercia a sexta ha de va-
carse a la lectura; después debe descansarse hasta nona;
después de nona hasta el tiempo de visperas, de nuevo ha de
trabajarse; en otra estacion del ano, es decir en otoilo, en
invierno o en primavera, se ha de leer desde la manana has-



ta tercia; después del oficio de tercia hasta nona ha de ser
hora de trabajar. Después de la refeccion de nona se ha de
trabajar o leer o meditar algo en voz alta. Todo el producto
del trabajo manual de los monjes deben presentarlo éstos al
preposito, y el preposito al jefe del monasterio. No debe
quedar en poder del monje nada del fruto de su trabajo, no
sea que la excesiva preocupacion por ello desvie al espiritu
de entender en la contemplacion. El cultivo de las hortalizas
y la preparacion de los alimentos han de practicarlo los
monjes con sus propias manos; pero la construccion de edi-
ficios y la labranza del campo sera tarea propia de los sier-
vos. Ningliin monje debe dejarse enredar por la aficién a
trabajos privados, sino que todos, trabajando para la comu-
nidad, deben obedecer al abad sin murmurar, no vayan a
perecer por la murmuracion, como perecieron los que en el
desierto murmuraron. Pues, si no se les perdono a aquéllos,
que todavia eran parvulos y rudos en la ley, icuanto mas no
perdonara a los que han recibido la ley de perfeccion si
obraren del mismo modo!.

VL. Del oficio

En el canto del oficio se guardara la distribucion siguiente:
dada la senal a las horas ordenadas, acudiran todos a las
oraciones canonicas con diligente puntualidad. A ninguno le
estara permitido salir antes de concluido el oficio, salvo el
que se viere obligado por una necesidad natural. Durante el
rezo, al final de cada salmo, los monjes, postrados todos en
tierra a la vez, haran una adoracion, y, levantandose en se-
guida, continuaran los salmos siguientes; y cumpliran lo
mismo en cada oficio. Cuando se estan celebrando los mis-
terios espirituales de los salmos, huya el monje las risas y
las charlas, antes ha de meditar en su interior lo que canta
con los labios. En la hora de tercia, sexta y nona se han de
rezar tres salmos, un responsorio, dos lecciones del Antiguo
y Nuevo Testamento, y luego laudes, himno y la oracién. En
el oficio de visperas, primero deben rezarse visperas; a con-
tinuacién dos salmos, un responsorio y laudes e himno con

—16—



oracidén. Después del oficio de visperas, reunidos los mon-
jes, deben bien meditar, bien tratar de algunas lecturas de
Sagrada Escritura en piadosa y saludable conferencia, y
permanecer meditando algin tanto hasta que llegue el
tiempo de las completas del oficio. Antes de dormir, como
es costumbre, una vez rezadas completas y tras la despedida
reciproca de los monjes, se ha de ir a descansar con todo re-
cogimiento y silencio hasta que se levanten a maitines. En
los oficios cotidianos de las vigilias, primeramente se han de
rezar tres salmos candnicos (regulares); después, tres con-
clusiones de salmos; cuarta (conclusion), de los canticos;
quinta, de los oficios de maitines. En los domingos y festivi-
dades de martires, con motivo de la solemnidad deben ana-
dirse sus propias conclusiones. Pero en las vigilias debera
guardarse el uso del recitado; en los maitines se guardara la
costumbre de salmodiar y cantar, para que se ejercite de
ambos modos el espiritu de los siervos de Dios con el gusto
de la variedad y se exciten con ardor a la alabanza de Dios
sin cansancio. Después de las vigilias hasta maitines se ha
de descansar. Después de maitines, o se ha de trabajar o se
ha de leer. Todos los dias deben rezarse lecciones del Anti-
guo y Nuevo Testamento en la hora del oficio. El sabado y
domingo, empero, sélo deben rezarse del Nuevo. Si un mon-
je faltare por el dia o por la noche a la vigilia o al oficio dia-
rio, debe ser privado de la comunion, si es evidente su bue-
na salud.

VII. De la conferencia

Tres veces por semana, a la senal dada, después de rezada
tercia, han de reunirse los monjes en asamblea para escu-
char al abad en la conferencia. También deben oir al ancia-
no maestro cuando instruye a todos con saludables ense-
fnanzas; han de escuchar al abad con gran atencion y silen-
cio, manifestando sus intenciones con suspiros y gemidos.
La misma conferencia servira asimismo para corregir vicios
y formar las costumbres, y para las demas cosas que hacen a
la utilidad del monasterio. Y, si tales motivos faltan, con to-



do, nunca debera omitirse la conferencia, segin la norma de
la disciplina; antes bien, en los dias sefialados, y reunidos
todos a la par, se han de repasar las normas de las reglas de
los Padres, para que quienes no la aprendieron se den cuen-
ta de lo que practican. Mas los que las aprendieron, adverti-
dos con su recuerdo frecuente, guarden con diligencia lo
que conocen. Todos estaran sentados en silencio durante la

conferencia, excepto el que fuere requerido por el abad para
hablar.

VIII. De los codices

El sacristan debe tener a su cargo los libros, del que cada
monje recibira el correspondiente, y, una vez leido o usado
regularmente, siempre sera devuelto después de visperas.
Los libros se pediran cada dia a la hora de prima; vy, si algu-
nos los piden mas tarde, no los recibiran. Respecto de aque-
llas cuestiones que se leen y quiza no se comprenden, cada
monje consultara al abad en la conferencia o después de
visperas, y, una vez leido el pasaje en publico, de él recibira
la explicacidén, de modo que, mientras se expone a uno, los
demas escuchen. El monje no debe leer libros de autores
paganos o herejes, pues es preferible ignorar sus doctrinas
perniciosas que caer en el lazo de sus errores por propia ex-
periencia.

IX. De la mesa

En la hora de la comida, en que se satisface una necesidad,
deben cerrarse las puertas del monasterio y no debe haber
presente ningin extrafio, para que no estorbe con su pre-
sencia la quietud de los monjes. Dada la senal, a la hora de
la refeccion acudiran todos a la vez. Y el que llegare tarde a
la mesa o cumpla una penitencia o vuelva en ayunas a su
trabajo o habitacion. Nadie acudira a la refeccion antes de
que suene la sefial para llamar a todos.

El refectorio sera, asimismo, inico. Para comer se sentaran
diez en cada mesa. El resto de los pequenos estaran ausen-

—18—



tes. Durante la comida de los monjes guardaran todos el si-
lencio de regla, obedeciendo al Apoéstol, que dice: Todos
comeran su pan trabajando en silencio8. Uno solamente
sentado en medio, después de recibir la bendicién, leera al-
gun pasaje de las Escrituras; los demas mientras comen
guardaran silencio y escucharan con mucha atencion la lec-
tura. Y asi como el alimento corporal les repara las fuerzas
del cuerpo, asi debe fortalecer su espiritu la palabra espiri-
tual. En la mesa no ha de levantarse ninguna voz; solamente
toca al preposito el preocuparse de lo necesario para los que
estan comiendo. Fuera del caso de enfermedad, el abad de-
bera tomar la comida a la vista junto con los monjes. Y ésta
no ha de ser diferente, ni ha de pretender que sea mas ex-
quisita que la que se prepara para la comunidad, con lo cual
resultara que, estando él presente, se servira todo con dili-
gencia, y, siendo comun el alimento, se tomara saludable-
mente y con caridad. Por eso, los platos de todas las mesas
seran iguales y con los mismos alimentos para todos los
monjes. Todos han de tomar sin murmuracion lo que ofre-
ciere la comida cotidiana. Ni han de apetecer lo que pida el
placer de la comida, sino lo que exige la necesidad natural,
pues esta escrito: No os absorban las pasiones de la carne®.
Durante toda la semana tomaran alimentos pobres de ver-
duras y legumbres secas. Sin embargo, los alimentos seran
de muy poca carne con legumbres en los dias de fiesta. No
ha de alimentarse el cuerpo hasta la hartura, para que no se
ahogue el espiritu, pues con la hartura del vientre se excita
pronto la lujuria de la carne. Y el que reprime la pasion de la
gula, domina indudablemente los movimientos de lascivia.
La alimentacion del cuerpo se ha de hacer con tanta discre-
cion, que ni se debilite por exceso de abstinencia ni se excite
su lascivia con una glotoneria superflua. En ambos extre-
mos, por tanto, ha de haber templanza; es decir, que no se
impongan los vicios de la carne y haya fuerzas para el minis-
terio de las obras buenas. No se ha de prohibir que cual-
quiera que quisiere pueda abstenerse en la mesa de carnes o
vino, pues, lejos de prohibirse la abstinencia, mas bien me-



rece elogio; lo tinico, que no se repudie por desprecio una
creatura de Dios que se ha concedido a la necesidad de los
hombres. Ningtn religioso ha de mancharse comiendo fur-
tivamente, o con una glotoneria vergonzosa, o en privado,
fuera de la mesa comun.

Quedara sujeto a sentencia de excomunioén quien comiere
algo a ocultas o fuera de la mesa ordinaria. Antes de la hora
de la refeccion, nadie pretenda comer, excepto el que estu-
viere enfermo; el que, pues, se tomare por anticipado la
hora de comer, quedara sujeto a la consiguiente sancion de
ayuno. Se ha de proveer a la sed de alguno o al que sufre al-
gun quebranto antes de la hora de la refeccién, segin lo dis-
ponga el abad o el preposito, pero no a la vista de todos, pa-
ra que no fuerce quiza a otros a tener sed o hambre. Sola-
mente el monje que estd de semana ha de probar los ali-
mentos, y ningin otro se atrevera a tal cosa, para no dar pa-
bulo a la gula o a la glotoneria con pretexto de probarlos. En
la mesa de los monjes no intervendran en manera alguna
sirvientes laicos, pues no puede haber una mesa comun pa-
ra aquellos que tienen diverso modo de vida. Al levantarse
de la mesa, los monjes deben acudir todos a la oracion. Lo
que sobrare de la mesa se guardara con cuidado y se distri-
buira a los necesitados. Desde Pentecostés hasta el principio
de otono, durante todo el verano se podra tomar para la re-
feccion de los monjes comidas entre dia; el resto del afo se
suspenderan dichas comidas y sblo se servira la cena. En
ambos periodos, la refeccion de la mesa constara de tres
platos, a saber, de verduras y legumbres; y, de haber un ter-
cero de frutas. Asimismo, la sed de los monjes se apagara
con tres medidas de vino. Para observar la cuaresma, como
suele hacerse, después de cumplido el ayuno, se contenta-
ran todos con so6lo pan y agua; también se abstendran de vi-
no y aceite.



X. De las fiestas

Las fiestas de los monjes en las que cesan los ayunos son las
siguientes: en primer lugar, el venerable domingo dedicado
al nombre de Cristo, el cual, asi como recibe su solemnidad
del misterio de su resurreccion, asi debera retener una so-
lemnidad de gozo festivo para todos sus servidores. Asi-
mismo, desde el primer dia de Pascua hasta Pentecostés, es
decir, en los cincuenta dias uno tras otro, el ayuno es dis-
pensado por los Santos Padres con motivo de la resurrec-
cion de Cristo y la venida del Espiritu Santo, de modo que
este tiempo no ha de celebrarse con el simbolismo del tra-
bajo que representa el tiempo de cuaresma, sino con la paz
alegre, libres del ayuno. Determinaron igualmente los Pa-
dres que desde la navidad del Senor hasta el dia de la cir-
cuncision se considerara tiempo solemne y se tuviera liber-
tad en los alimentos. Lo mismo el dia de Epifania obtuvo
dispensa de ayuno segun la regla antigua. Asimismo, cuan-
do ingresa en el monasterio algiin monje o acuden de otros
monasterios monjes con motivo de visita, se interrumpen
los ayunos por cumplir la caridad. Aparte de estos dias,
otros tiempos son habiles para practicar el ayuno libre y vo-
luntariamente. Si algunos monjes determinan ayunar en al-
gunos de dichos dias, no debe impedirseles, pues también
muchos de los antiguos Padres ayunaron en esos dias en el
desierto, y no se lee que rompieran alguna vez el ayuno si no
es en los domingos, solamente en atencion a la resurreccion
de Cristo.

XI. De los ayunos

Los antiguos eligieron como dias de ayuno principalmente
los siguientes: el primer ayuno cotidiano de cuaresma, en el
que se guardara mayor observancia de la abstinencia por los
monjes, puesto que se abstendran no sélo de comidas, sino
incluso de vino y aceite. El segundo ayuno de algunos dias
se extiende desde el dia siguiente de Pentecostés hasta el
equinoccio de otofio; es decir, se observa el ayuno durante



tres dias en cada semana, por tener en cuenta los calores es-
tivales. Sigue el tercer ayuno cotidiano, desde el 24 de sep-
tiembre hasta el nacimiento del Senior, durante el cual no se
rompera el ayuno diario. El cuarto ayuno, asimismo coti-
diano, empieza desde el dia siguiente a la Circuncision y lle-
ga hasta la solemnidad de la Pascua. Mas los que estan im-
pedidos por la vejez o por la debilidad de los pocos anos, no
han de practicar el ayuno cotidiano, con el fin de que no se
consuma la edad senil antes de morir o, por otra parte, la
edad, que se esta desarrollando, no vaya a decaer antes de
fortalecerse, y se inutilice antes de poder obrar el bien.

XII. Del habito de los monjes

El monje ha de evitar el alifio exquisito del vestido y la dis-
tincidn en sus prendas; le han de servir de proteccion, no de
delicadeza; pero asi como el habito del monje no ha de ser
elegante, tampoco excesivamente despreciable, pues el ves-
tido costoso arrastra el espiritu a la lascivia y el demasiado
abyecto produce angustia de animo o engendra el vicio de la
vanagloria. Las prendas de vestir no se han de distribuir por
igual a todos, sino con discrecion, en conformidad con la
edad y el grado de cada uno. Leemos pues, en la Sagrada
Escritura que asi lo hicieron los apostoles: Todo lo tenian
comun, y se distribuia a cada cual segiin su necesidad:e.
Ha de conocerse la suficiencia o necesidad de cada monje,
para que los que tienen, lo reciban, pues al que ya tiene no
se le dara, para que haya con qué repartir al necesitado. El
monje no debe vestirse de lino puro. No esta permitido usar
paniuelo de rostro, capucha, manto, no aquellas prendas de
calzado que ordinariamente no usan los demés monaste-
rios. Los siervos de Cristo se contentaran con dos tunicas,
dos capas, una cogulla y, ademas, con una pelliza, una pe-
quena capa, con mangas también; escarpines y sandalias. Se
contentaran con estas prendas, sin pretender otras. Los es-
carpines han de usarse en el monasterio cuando apretare el
rigor del invierno o cuando los monjes van de camino o se
dirigen a la ciudad. En el monasterio, los monjes se cubri-



ran con el manto, de modo que por decoro vayan cubiertos,
y para los servicios de su ministerio anden desembarazados.
Si alguno casualmente no tiene manto, se echara a los hom-
bros la pequena capa. Ningiin monje acicalara su rostro, pa-
ra no incurrir en pecado de lascivia y petulancia, pues no es
casto de espiritu quien acicala su cuerpo o tiene un andar
desenvuelto. Ningiin monje ha de ostentar abundosa cabe-
llera, pues los que practican esto, aunque no lo hagan para
enganar a los demas con apariencias y simulacion, sin em-
bargo escandalizan a otros, siendo tropiezo para los débiles
y dando ocasion de maldicion para la santa observancia. Por
lo cual éstos deben cortarse el pelo cuando los demés, mejor
dicho, a la vez y del mismo modo; es reprensible llevar alifo
diverso cuando no es diversa la profesion.

XIII. Del lecho

El abad debe vivir junto con los monjes en la comunidad,
para que la vida comun ofrezca el testimonio de la vida
ejemplar y el respeto a la disciplina. También los monjes, si
es posible, conviene que residan en un mismo recinto; y, si
esto es dificil, al menos un grupo de diez, al frente del cual
se ha de poner un decano como rector y guardian. No le esta
permitido al monje tener un ajuar de vistosidad y variedad;
su lecho sera el jergon y la cubierta, dos pieles velludas,
manta y toalla y dos almohadas. Cada mes, el abad o el pre-
posito inspeccionara los lechos de todos para ver si necesi-
tan algo los monjes o tienen algo superfluo. Por la noche,
cuando van a dormir y durante el sueno, nadie hablara con
otro. No estara permitido dormir dos en un mismo lecho.
En la obscuridad de la noche nadie hablara al monje con
quien se encuentre. Llegada la noche, debera lucir en el
dormitorio una lampara, a fin de que sin obscuridad se eche
de ver que cada uno esta descansando. La posicion de des-
canso del monje no ha de inducirle a ningin pensamiento
torpe, sino acostandose pensando en Dios, procure el des-
canso del cuerpo a la vez que la quietud del espiritu; debe
apartar de si los malos pensamientos y adoptar, en cambio,



los buenos; los torpes ha de rechazarlos, pues los movimien-
tos del animo se promueven con las imaginaciones, y cual
fueren los pensamientos de la vigilia, tales seran las repre-
sentaciones en el suefio. El que se mancha con polucion
nocturna, no ha de tardar en declararlo al padre del monas-
terio, y ha de atribuirlo a su culpabilidad, y ha de arrepen-
tirse en su interior, comprendiendo que, si no se hubieran
anticipado en él los pensamientos torpes, no se hubiera se-
guido el flujo de la inmunda poluciéon, pues quien se dejare
prevenir por pensamientos ilicitos, a ése pronto le mancha-
ran tentaciones inmundas. El que hubiere sido sorprendido
por imaginaciones nocturnas, se quedara durante el oficio
en la sacristia, sin atreverse a entrar en la iglesia aquel dia
antes de haberse purificado con agua y lagrimas, ya que en
la ley mosaica al que se manchaba en el suefio nocturno se
le ordenaba salir del campamento, y no podia volver antes
de haberse purificado por la tarde; y si aquellos antiguos tal
obraban en un pueblo carnal, équé no debera hacer el siervo
espiritual de Cristo? Este debe considerar mas su inmundi-
cia, y, manteniéndose lejos del altar con el cuerpo y el espi-
ritu, llenarse de temor y derramar lagrimas de arrepenti-
miento, figuradas en el agua, para que no solo pueda purifi-
carse con el agua, sino con sus gemidos, de todo lo que, aca-
so por una culpa oculta, se manch6 con inmunda contami-
nacion. El que sienta el fuego de las tentaciones fornicarias,
acuda a la oracion continuamente y guarde la continencia; y
no tenga reparo de confesar el incentivo de la concupiscen-
cia que le abrasa, porque vicio que se descubre, pronto se
cura; mas el que queda oculto, cuanto mas se tapare, tanto
mas profundamente penetra y serpea. Y el que descuida de-
clararlo, en realidad no desea curarlo.

XIV. De los monjes que delinquen

Si alguno cayere en falta leve por debilidad, debe ser adver-
tido una y dos veces. Y si después de la segunda admonicion
no se enmendare, debe ser castigado con la sancién corres-
pondiente. Nadie debe encubrir al que falta, pues es compli-



cidad del delito ocultar al delincuente después de la segunda
admonicion.

XV. [Del que falta frecuentemente]

Si alguien sorprendiere a uno delinquiendo reiteradamente
debe manifestarlo primeramente a uno o dos monjes, para
que con su testimonio pueda convencer del delito; si negare
el que falt6 el delito cometido en publico, en pablico ha de
ser reprendido, para que, enmendandose el que delinqui6
publicamente, se corrijan los que lo imitaron en lo malo.
Pues si a veces por el delito de uno perecen muchos, tam-
bién a veces por la enmienda de uno se salvan muchos.

XVI. Del perdon de la culpa y correccion del culpable

El que faltare de palabra a un monje, si recapacitare en se-
guida y se humillare a pedir perdén, debe recibirlo de aquél.
Mas el que no lo pide o no lo recibe de corazon, sera condu-
cido a la conferencia y sometido a castigo proporcionado al
exceso de la injuria. Los que reciprocamente se echan en ca-
ra sus faltas, si de nuevo se perdonan en seguida reciproca-
mente, no han de ser delatados por otro, porque ya se con-
cedieron sin tardar mutuamente el perdon, con tal que no
caigan frecuentemente en ese pecado mutuo. El que confie-
sa espontaneamente la culpa que cometio, debe merecer el
perdon que solicita; deben, por tanto, orar por él y sin tar-
danza; si la culpa es leve, otorgarsele el perdon pedido. El
que, excomulgado reiteradas veces por un delito grave, no
tratare de enmendarse, quedara sometido a condena hasta
que abandone el vicio inveterado, para que a quien no re-
primio el castigo aplicado una vez, llegue a enmendarlo la
repetida severidad. Aunque uno se halle sumergido en el
abismo de frecuentes y gravisimos vicios, sin embargo, no
ha de ser echado del monasterio, sino debe ser castigado se-
gan la cualidad del delito, no vaya a ser devorado por las
fauces del diablo al ser arrojado el que podria enmendarse
con una penitencia de larga duracion.



XVII. De los delitos

Los delitos son graves o leves. Es reo de culpa leve el que
gustare de estar ocioso; el que llegare tarde al oficio o a la
conferencia o a la mesa; el que riere en el coro durante las
horas o estuviere sin hacer nada; el que, dejando el oficio o
el trabajo, saliere fuera sin necesidad; el que se entregare a
la pereza y al suefo; el que hiciere juramento con frecuen-
cia; el que fuere charlatan; el que empezare el trabajo de su
incumbencia sin la bendicién, o, terminado el mismo, no la
pidiere; el que cumpliere su trabajo con negligencia o len-
tamente; el que rompiere algo por casualidad; el que causa-
re algiin dafio de poca monta; el que usare los libros con ne-
gligencia; el que recibiere cartas de otro ocultamente o al-
gan regalo, o el que, recibiendo una carta, la contestare sin
permiso del abad, o se entrevistare o hablare con alguno de
sus parientes seglares sin autorizacién del supervisor; el que
fuere desobediente; el que respondiere obstinadamente a un
mayor; el que no reprimiere su lengua contra un mayor; el
que no tuviere freno en la lengua; el que anduviere con des-
envoltura; el que dijere chocarrerias; el que riere con exce-
so; el que hablare, orare o comiere con un excomulgado; el
que no declarare al abad su poluciéon nocturna. Estas, pues,
y otras semejantes han de ser sancionadas con excomunion
de tres dias. Es reo de culpa més grave el que se embriagare;
el que es discorde; el que dice torpezas; el trato familiar con
mujeres; el que siembra discordias; el iracundo; el de cerviz
enhiesta; el altanero de caracter; el de andar jactancioso; el
detractor, susurrén o envidioso; el que se apropia como su-
ya una cosa; el que se enreda en cuestiones de dinero; el que
posee cosas superfluas, fuera de lo consentido por la regla;
el defraudador de lo que recibe, de lo que se le confia o no se
le confia. Entre estas faltas se cuenta el que se ensoberbe-
ciere por los bienes aportados consigo o murmurare de ellos
por desobediencia; el que causare un prejuicio de importan-
cia; el que robare; el que cometiere perjurio; el que afirmare
una falsedad; el dado a altercados y rifias; el que denigrare a
un inocente con acusacion falsa; el que irrogare a un monje

—26—



una injuria manifiesta; el que despreciare a un anciano con
contumacia; el que conservare rencor contra un hermano; el
que no concediere el perdéon al que le ha faltado y se lo
hubiere suplicado; el que hiciere chocarrerias, bufonadas
con un nifio o lo besare; el que se acostare con otro en el
mismo lecho; el que comiere algo fuera de la mesa comun
en privado o furtivamente; el que residiere fuera saliendo
medio dia o mas sin autorizacion del preposito o del abad,;
el que esta ocioso pretextando una enfermedad falsa. Estas
y semejantes faltas han de ser expiadas y corregidas con
azotes y sancion, al juicio del abad; con excomunion dura-
dera, de modo que los que pecan gravemente sean castiga-
dos con severidad grave, atendiendo, con todo, a las perso-
nas, si son humildes o sin son soberbias.

XVIII. De los excomulgados

La satisfaccién que han de dar los delincuentes sera de la
forma siguiente: reunidos los monjes en el coro, una vez
cumplido el plazo de la sancién y llamado el excomulgado,
dejara en tierra el ceniidor fuera del coro; postrado en el sue-
lo, cumplira la mortificacion hasta que se termine el oficio.

Cuando le ordenare el abad levantarse del suelo, entrara en
el coro después de haber hecho oracion el abad por él, vy,
respondiendo todos «Amén», se levantara y pedira perdon a
todos por su falta, para alcanzar perdén después de esa sa-
tisfaccion de su enmienda. Los de menor edad no deben ser
sancionados con sentencia de excomunidn, sino con casti-
gos proporcionados a la cualidad de la falta, a fin de que a
aquellos a quienes no aparta de la culpa la debilidad de la
edad, los reprima el rigor de los azotes. Los excomulgados
tienen prohibido salir de los locales que se les sefiala hasta
que cumplan el plazo de su sancién. Sin licencia del supe-
rior, a nadie estara permitido entrar donde el excomulgado.
A ninguno se le permitira en manera alguna orar ni comer,
ni siquiera al que le sirve la comida, con el excomulgado. Si
la excomunién fuere de dos dias, no se suministrara al ex-



comulgado ningan alimento. Pero, si fuere de muchos dias
la separacion de la excomunion, se le dara so6lo refeccion de
pan y agua a la tarde. Fuera del rigor del invierno, el dormi-
torio del excomulgado sera la tierra; el lecho, una estera; la
manta, una cubierta lisa y acaso un cilicio; el calzado, de es-
parto o cualquier género de sandalias. Tendra potestad de
excomulgar el abad del monasterio o el preposito. Los de-
mas excesos de los monjes se presentaran en la conferencia
al abad o preposito, para que el que se demuestre que ha
faltado sea castigado con la severidad proporcionada.

XIX. De la vida de familia

Los monjes que viven en comdn no han de considerar nada
como propio suyo, ni han de pretender tener o poseer en sus
celdas algo, en lo que se refiere al alimento, al alimento, al
habito o a cualquier otra cosa, que no sea distribuido por la
regla. En Pentecostés, que es dia de perddén, todos los mon-
jes se han de obligar con una declaracién ante Dios a no te-
ner en conciencia nada propio. Si a un monje le fuere envia-
do por parientes o extranos algin regalo, ha de llevarlo a la
reunion de los monjes para que se entregue a quien lo nece-
site, pues todo lo que adquiere un monje no lo adquiere pa-
ra si, sino para el monasterio. Nadie pedira para si una cel-
da especial con el fin de vivir en ella separado de la comuni-
dad como un particular, fuera del que por enfermedad o
edad necesitare esto con autorizacién del abad. Los demas
que no adolecen ni de enfermedad ni de vejez conservaran
en sociedad la vida y observancia comun. Nadie solicitara
para si una celda separada apartada de la comunidad, para
que, a pretexto de reclusion, le sea ocasion de vicio apre-
miante u oculto, y, sobre todo, para incurrir en vanagloria o
en ansia de fama mundana, pues muchos quieren recluirse y
ocultarse para adquirir nombradia, de modo que los de
condicion baja o ignorados fuera se hagan conocidos y hon-
rados por su reclusion. Pues en realidad todo el que se apar-
ta de la multitud para descansar, cuanto mas se separa de la
sociedad tanto menos se oculta. Por tanto, es preciso residir

—28—



en una santa comunidad y llevar una vida a la vista, para
que, si hay algin vicio en ellos, pueda remediarse no ocul-
tandolo. Por otra parte, si hay algunas virtudes, podran
aprovechar a la imitacion de otros, en cuanto que, contem-
plando otros sus ejemplos, puedan educarse. Sin conoci-
miento del abad no se ha de pretender distribuir a los nece-
sitados o a otros cualesquiera de lo que el monje puede dis-
poner segin la autorizacidon de la regla, ni estara permitido
a nadie cambiar con otro monje algo, sino con permiso del
abad o preposito; ni nadie tendra en su poder cosa alguna,
fuera de lo que esta concedido por la ley del monasterio.

XX. De los bienes del monasterio

Ni al abad ni a los monjes estara permitido hacer libre a un
siervo del monasterio, pues el que no tiene nada propio no
puede conceder la libertad de cosa ajena. En efecto, asi co-
mo esta sancionado por las leyes civiles que no puede ena-
jenarse una propiedad sino por su propio dueno, lo mismo
todo lo que ingresa en el monasterio en dinero ha de reci-
birse bajo el testimonio de los mayores. Ese dinero debe dis-
tribuirse en tres partes, una de la cuales sera para los en-
fermos y ancianos y para comprar en los dias festivos algo
mejor para la alimentacion de los monjes; otra parte, para
los pobres; otra tercera, para comprar vestidos de los mon-
jes y de los pequenos o cualesquiera otra necesidades del
monasterio; el encargado de la sacristia ha de recibir esas
tres partes, y, bajo la obediencia del abad y el testimonio del
preposito o de los mayores gastara de cada una de las partes
para las necesidades de sus destinos.

XXI. Qué corresponde a cada cual

Al prepésito incumbe la preocupacion de los monjes, la ges-
tion de los negocios, la administracion de las haciendas, la
siembra de los terrenos, la plantacion y cultivo de las vinas,
la atencion de los ganados, la construccion de edificios, los
trabajos de carpinteros y obreros. Al encargado de la sacris-



tia correspondera el gobierno y custodia del templo, dar la
senal para los oficios de la tarde y de la noche y los orna-
mentos y vasos sagrados; también los libros y todos los
utensilios, el aceite, cera y luces para la iglesia. Este recibira
del ropero del monasterio agujas, y tendra igualmente hilos
de diversa clase para coser los vestidos de los monjes, y los
distribuira a cada cual segiin su necesidad. Seran asimismo
incumbencia de éste los objetos de oro y plata y demas
utensilios viejos de bronce y hierro, asi como la administra-
cion de la ropa, bataneros, cereros y sastres. Correspondera
al portero el servicio de huéspedes, anunciar los que llegan,
la guarda de los aposentos exteriores. Al que esta al frente
de la despensa incumbira la administracion de lo que se
guarda en el almacén; éste entregara a los que estén de se-
mana todo lo necesario para la alimentacion de los monjes,
de los huéspedes y de los enfermos. En presencia de éste se
distribuye lo que ha de servirse a las mesas; y él también
guardara lo que sobrare para las necesidades de los pobres.
Asimismo, entregard a éste el que estuviere de semana, al
terminar ésta, los utensilios que se le confiaron, para con-
trolar si se han tratado con negligencia; y, a su vez, se le en-
tregan en su presencia al que sustituye de semana. Al des-
pensero incumbe también los graneros, los rebafios de ove-
jas y las piaras, la lana y el lino, el gobierno de la era, la ali-
mentacion de panaderos, de acémilas bueyes y aves. Tam-
bién la preparacién de calzado, el gobierno de pastores y
pescadores. Al de semana compete disponer los platos, el
gobierno de las mesas, dar la sefial para los oficios diurnos o
para la conferencia después de la puesta del sol. Al hortela-
no correspondera la proteccion y custodia de los huertos, las
colmenas de abejas, la seleccién de semillas y avisar cuando
debe sembrarse o plantarse cada cosa en el huerto. La prac-
tica de la pesca serd incumbencia de legos; y también ellos
cribaran el trigo y lo moleran como se acostumbra; los mon-
jes tnicamente prepararan la masa y elaboraran el pan con
sus propias manos. Por otra parte, para los huéspedes y en-
fermos haran el pan los legos. La guarda de utensilios y



herramientas estara a cargo solamente del que designare el
abad, y aquél los entregara a los que trabajan y los recogera
para guardarlos; y si bien todos estos objetos se distribuyen
a cada uno segun su trabajo, no obstante, todos, segin las
ordenes del abad, incumben al gobierno del prepoésito. Para
la custodia del almacén en la ciudad se ha de designar a un
monje de los mayores y mas graves con la ayuda de dos
monjes jovenes, y conviene que perdure alli de por vida, si
es intachable. Por su parte, la alimentacion de los educan-
dos correspondera al que eligiere el abad, var6n santo, sen-
sato, grave por la edad, que sepa formar a los pequenos no
solo en la practica de las letras, sino también con el ejemplo
y magisterio de las virtudes. La atencion a los viajeros y las
limosnas de los pobres incumbira al encargado de la admi-
nistracion. Este distribuira lo que tiene y dara de lo que
puede, no con pena o a la fuerza, porque Dios ama al dadi-
v0so jovialL.

XXII. De los monjes enfermos

El cuidado de los enfermos ha de ponerse en manos de un
monje sano y de vida observante que pueda dedicar toda su
solicitud a los mismos y cumpla con la mayor diligencia to-
do lo que exija la enfermedad. El, por su parte ha de prestar
sus servicios a los enfermos de modo que no pretenda co-
mer de los alimentos de aquéllos. A los enfermos ha de ser-
virseles alimentos méas delicados hasta que recobren la sa-
lud. Pero después que la recobren han de volver a los ali-
mentos de antes. Por el hecho de que a los enfermos se les
trate con mas delicadeza, no deben por ello escandalizarse
en manera alguna los sanos, pues los que estan sanos deben
sobrellevar a los enfermos y los que estan enfermos no de-
ben dudar en anteponer a si a los sanos y a los que trabajan.
No es admisible que alguien oculte una enfermedad real o
pretexte una supuesta, sino que los que son capaces deben
dar gracias a Dios y trabajar; mas los que no pueden deben
declarar su dolencia y ser tratados con mas suavidad. A pre-
texto de enfermedad, no puede poseerse nada como priva-



do, no vaya a quedar oculta la pasion de la codicia. Bajo
apariencia de enfermedad no ha de usar el monje de baiios
por el afan de lavar el cuerpo, sino tan solo por necesidad de
enfermedad y de polucion nocturna; ni tampoco se ha de di-
ferir, si conviene como medicina [ni hay que murmurar,
porque no se hace por ansia de placer], sino para remedio
solamente de salud.

XXIII. De los huéspedes

A los huéspedes que llegan se les ha de prestar pronta y jo-
vial acogida, sabiendo que por tal obra se merece recom-
pensa en el dltimo dia, como dice el Sefior: El que a voso-
tros os recibe, a mi me recibe, y el que me recibe, recibe al
que me envio; el que recibe a un profeta, y el que recibe a
un justo a titulo de justo, recibira recompensa de justo; y el
que diere de beber a uno de estos mas pequenos un vaso de
agua fresca sélo por mi nombre, en verdad os digo que no
perderad su recompensa2. Y aunque a todos se ha de prestar
el beneficio de la hospitalidad, con amabilidad, sin embargo
a los monjes se ha de conceder una hospitalidad mas efusiva
y honrosa. Se les debe ofrecer habitacién y se les ha de lavar
los pies para cumplir el precepto del Sefior; con los gastos
oportunos debe otorgarseles toda amable atencion.

XXIV. De las salidas

[Ningtin monje pretenda ir a alguna parte sin contar con el
abad], ni tomar algo sin su autorizacion o la del preposito.
Si salieren a alguna parte el abad o el prepoésito, tomara el
gobierno de los monjes el que sigue en orden al preposito.
Nadie pretendera visitar a un huésped pariente o extraiio, o
a un monje amigo o pariente, sin licencia de un mayor, ni
recibir una carta o entregarla a alguno sin permiso del abad.
Cuando salen fuera los monjes o vuelven, recibiran la ben-
dicidén una vez reunidos todos en la iglesia; del mismo mo-
do, los que entran de semana y todos los administradores, o
cuando por algin negocio del monasterio son enviados fue-



ra, deberan elegirse dos monjes espirituales y de la mayor
solvencia. Los jovencitos y los recién conversos han de ser
excluidos de tal ministerio, no sea que la debilidad de la
edad se contagie de apetitos carnales o la falta de formacion
monastica les incline al deseo del siglo. Cuando es enviado
un monje a otro monasterio de visita, mientras estuviere
con aquellos a quienes se ha dirigido, debe vivir como ve
que viven los demas de la santa comunidad, para evitar, na-
turalmente, el escandalo y la perturbacion de los débiles.

XXV. De los difuntos

Cuando los monjes pasan de esta vida a la otra, antes de ser
sepultados ha de ofrecerse al Sefor el sacrificio por el per-
don de los pecados. Los cadaveres de los monjes han de ser
sepultados juntos en un mismo cementerio, para que a
quienes la caridad mantuvo unidos en vida, los recoja uni-
dos al morir un mismo lugar.

Al dia siguiente de Pentecostés ha de ofrecerse una misa al
Sefior por las almas de los difuntos, a fin de que, méas purifi-
cados y participantes de la vida bienaventurada, reciban sus
propios cuerpos en el dia de la resurreccion. Asi pues, sier-
vos de Dios, soldados de Cristo, despreciadores del mundo,
es nuestra voluntad que de tal modo guardemos estas pres-
cripciones, que se observen completamente las normas de
los antiguos Padres. Aceptad, por tanto, también entre ellas
este nuestro aviso con humildad de corazéon, guardando lo
que prescribimos y tomando con buena voluntad lo que dis-
ponemos, por cuanto por el fruto de vuestras obras os ha de
servir para la gloria, y a nosotros por estos mismos avisos
nos alcance el perdon solicitado. Y Dios omnipotente os
guarde en todos los bienes, y del mismo modo que la inicio,
asi os confirme su gracia en vosotros. Amén.



Notas:

(1) Santos Padres espaioles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 91-125.

(2) 1Pe 5.8

(3) 1Tes 2,7

(4) Job 39,5
(5) 1Cor 1,27

(6) 2Tes 3.8-10
(7) 2Tes 3,12.7.8
(8) 2Tes 3,12
(9) Rom 13,14

(10) He 4,32.35
(11) 2Cor 9,7
(12) Mt 10,40-42



RE6LACOMMNOREGLADELOS ABADES

I. Que ninguno pretenda establecer monasterios a su arbi-
trio si no consultare a la conferencia general y lo confirmare
el obispo segiin los cdnones y la regla.

II. Que los presbiteros seculares no deben pretender cons-
truir monasterios en las ciudades sin contar con el obispo
que vive segin una regla o sin la deliberacion de los santos
abades.

III. Qué cualidad ha de tener el abad a elegir en el monaste-
rio.

IV. Quiénes deben ser admitidos como monjes en el monas-
terio.

V. Como deben estar sometidos los monjes a su abad.

VI. Como deben vivir en el monasterio sin peligro los varo-
nes con sus mujeres e hijos.

VII. Como deben ser atendidos los enfermos en el monaste-
rio.

VIII. Cbmo deben ser gobernados los ancianos en el monas-
terio.

IX. Como deben vivir los que tienen encomendados los re-
bafios del monasterio.

X. Qué han de observar los abades.

XI. Qué deben observar los prepdsitos en el monasterio.
XII. Qué deben observar los decanos.

XIII. En qué dias deben reunirse en conferencia los monjes.

XIV. Como los abades deben tener solicitud por los exco-
mulgados.

XV. Como deben guardarse los monasterios de varones y
mujeres.

XVI. Qué monjes deben habitar con monjas en el mismo
monasterio.

XVII. Cual debe ser la costumbre de saludar en el monaste-
rio de varones y mujeres.



XVIII. Que no han de admitirse en el monasterio sino a los
que se despojaron radicalmente de toda posesion.

XIX. Qué deben observar en el monasterio los que hubieren
cometido pecados muy graves en el siglo.

XX. Qué debe observarse con los monjes que por algin vicio
desertan de su propio monasterio [de los fugitivos].

Pacto



REGLA COMUN:

I. QUE NINGUNO PRETENDA ESTABLECER MONASTE-
RIOS A SU ARBITRIO SI NO CONSULTARE A LA CONFE-
RENCIA GENERAL Y LO CONFIRMARE EL OBISPO SE-
GUN LOS CANONES Y LA REGLA

Suelen efectivamente algunos organizar monasterios en sus
propios domicilios por temor al infierno, y juntarse en co-
munidad con sus mujeres, hijos, siervos y vecinos bajo la
firmeza de juramento, y consagrar iglesias en sus propias
moradas con titulo de martires, y llamarlas bajo tal titulo
monasterios. Pero nosotros a tales viviendas no las denomi-
namos monasterios, sino perdicién de almas y subversion
de la Iglesia. De ahi provino la herejia y el cisma y gran con-
troversia por los monasterios. Y de ahi dicha herejia, por el
hecho de que cada cual elija a su gusto lo que le pareciere, y
crea que lo elegido es santo y lo defienda con sofismas.
Cuando encontrareis a estos tales, habéis de tenerlos no por
monjes, sino por hipocritas y herejes; y éste es nuestro de-
seo y lo que rogamos encarecidamente a vuestra santidad y
mandamos: que no tengdis trato alguno con esos tales ni los
imitéis; y porque viven a su capricho, no quieren estar so-
metidos a ningln superior; no entregan a los pobres nada
de sus bienes, sino que incluso tratan de quedarse con lo
ajeno, como si fueran pobres, para lograr con sus mujeres e
hijos mayores lucros que en el siglo. Y en medio de tales
obras no se cuidan de la perdicion de las almas, de modo
que obtienen mas ganancias que los seglares, no de las al-
mas, sino de los cuerpos. Se duelen por sus hijos como los
lobos; y no deploran dia tras dia los pecados pasados, sino



con escandalo, ponen siempre en juego su pasion de rapaci-
dad; y no piensan en el castigo futuro, sino se inquietan
hondamente por los medios de alimentar a sus mujeres e
hijos. Enfriados con los mismos vecinos con quienes se
habian ligado con juramento para esto, se separan unos de
otros con fuertes rifas y disentimientos. Y se arrebatan
unos a otros, no simplemente, sino con insultos, los bienes
que habian juntado anteriormente, llevados de una caridad
ilusa, para emplearlos en comun. Pero, si alguno de ellos
adoleciere de debilidad, recurren a los parientes que deja-
ron en el siglo para que les presten auxilio con armas, palos
y amenazas. En los primeros tratos de tiempo atras piensan
ya como romper esa mancomunidad, y, como son vulgares e
ignorantes, se procuran para gobernar un abad tal que
cumpla sus caprichos para lo que se les antojare como si pa-
ra ello les diera la bendicion; dicen lo que les viene en gana
decir, y juzgan a otros como apasionados, y desgarran a los
siervos de Cristo con sus colmillos caninos. Y obran asi para
mantenerse siempre bien unidos a los seglares y a los prin-
cipes de este mundo, y amar, como el mundo, a los seguido-
res del mundo, y perecer con el mundo, como los munda-
nos; con tales ejemplos inducen a otros muchas veces a vivir
de semejante traza y ponen tropiezos a los espiritus débiles.
De ellos dice el Senor en el Evangelio: Guardaos de los
hermanos falsarios que se os llegan con piel de ovejas, pero
por dentro son lobos que devoran. Los conoceréis por sus
frutosz, porque el arbol malo no puede dar frutos buenoss.
Con el fruto dio a entender las obras; con las hojas, las pala-
bras; y para que los reconozcais por sus obras, podéis pesar
sus palabras, pues no pueden igualarse a los pobres de Cris-
to, inflamados como estan por el fuego de la codicia; en
cambio, los pobres de Cristo tienen este comportamiento:
no ansian poseer nada en este mundo, para poder amar con
perfeccion al Senor y al préjimo; y, para poder escapar de
alglin modo a los dichos lobos, conocen las palabras del Se-
fior: Mirad que os envio como ovejas en medio de lobos. No
habéis de llevar bolsa de viaje ni alforja4; por lo mismo, el



siervo de Cristo que desea ser su verdadero discipulo, debe
subir desnudo a la cruz desnuda, para que, muerto al siglo,
viva para Cristo crucificado; y, después de dejar la carga del
cuerpo y ver postrado al enemigo, entonces se pueda consi-
derar vencedor del mundo y equiparado con los santos mar-
tires en el triunfo.

II. QUE LOS PRESBITEROS SECULARES NO DEBEN PRE-
TENDER CONSTRUIR MONASTERIOS EN LAS CIUDADES
SIN CONTAR CON EL OBISPO QUE VIVE SEGUN UNA
REGLA O SIN LA DELIBERACION DE LOS SANTOS ABA-
DES

Acostumbran algunos presbiteros fingir santidad, y lo hacen
no precisamente por la vida eterna, sino sirven a la Iglesia
como asalariados, y, con pretexto de santidad, buscan los
emolumentos de las riquezas; en realidad no son guiados
por el amor a Cristo, sino incitados por la gente vulgar; en
tanto que temen por sus rentas e intentan dejar los demas
lucros como para edificar monasterios, no hacen esto como
los apostoles, sino imitando a Ananias y Safira. De éstos
afirma San Jer6nimo: no distribuyeron sus bienes a los po-
bres. No ejercitaron una vida laboriosa en el monasterio; no
examinaron sus costumbres para corregirlas con asidua
meditacion; no derramaron lagrimas; no ejercitaron su
cuerpo la ceniza y el cilicio; no predicaron penitencia a los
pecadores, para decir con Juan el Bautista: Arrepentios,
pues se va acercando el reino de los cielos5; no imitaron a
Cristo, que dijo: No vine a ser servido sino a servirt; y: No
vine a hacer mi voluntad, sino la de mi Padrez; y cuando
ése es elevado de un puesto a otro, esto es, de la soberbia, lo
que desean es presidir a los monjes, no serles de utilidad. Y,
cuando guardan sus bienes por temor, ambicionan los aje-
nos, porque no los distribuyen; y predican lo que ellos no
observan y siguen la norma comun de los obispos seculares,
de los principes de la tierra o del pueblo; y, como son disci-
pulos del anticristo, ladran contra la Iglesia y fabrican arie-
tes para destrozarla con tales maquinas; y, llegandose a no-



sotros con la cabeza baja, con pasos suaves, fingen santidad.
Estos son hipécritas, que en realidad son una cosa y aparen-
tan ser otra, para que los imiten los necios que los vieren.
Los ladrones y salteadores son denunciados por palabras
del Senor: son los que no entran por la puertag, que es Cris-
to, sino se precipitan por la pared después de abrir un bo-
quete en el muro de la Iglesia. Y, si alguno de los fieles quie-
re vivir con rectitud, le ponen obstaculos a su intento en vez
de ayudarle. De los tales dice el Sefor: iAy de vosotros, es-
cribas y fariseos, ciegos hipocritas, que cerrdis el reino de
los cielos; ni entrdis vosotros ni dejdais entrar a
otros!e Estos tales, asi como se regocijan de sus ventajas, se
congratulan de nuestros perjuicios, y arman con plena in-
tencion, para divulgarlo falsamente, lo que han oido contra
nosotros; y extienden y sostienen publicamente por las pla-
zas lo que no hemos cometido, como si fuéramos sorpren-
didos en delito. Ademas, son recibidos con aplauso , prote-
gidos y defendidos por ellos, los que se salen del monasterio
por sus propios vicios. Y, siendo desertores de los monaste-
rios muchos de esos que nos calumnian, son honrados elo-
giosamente por ellos; y lo que es peor, se les colma de dig-
nidades. Cuando viereis a tales individuos, debéis aborre-
cerlos mejor que tratar con ellos. De ellos dice el profe-
ta: cAcaso no he aborrecido, Seiior, a los que te han abo-
rrecido a ti? Los he aborrecido del todo y se han hecho mis
enemigos:o,

ITI. QUE CUALIDAD HA DE TENER EL ABAD A ELEGIR
EN EL MONASTERIO

En primer lugar se ha de prever un abad experimentado en
la observancia de una vida santa; no principiante en la vida
monastica, sino tal, que por largo tiempo haya dado pruebas
ante muchos de trabajo bajo la dependencia del abad; y no
tenga herencias en el siglo, mas bien sea como verdadero
levita en todo Israel en la tierra de la promesa, de modo que
pueda decir a boca libre con el profeta: El Sefior es el lote de
mi herencial; hasta tal punto lleve este sentimiento, que



arroje radicalmente de su corazon toda necesidad de plei-
tear; y si fuere posible, en ninguna ocasion llegue a pleitear
con los hombres en juicio, sino que, si alguien le provocare y
la indujere por la tinica a altercar, déjele en seguida, inclu-
so el manto, segin las palabras del Senor. Si en algin caso
se presentare un enemigo del monasterio y pretendiere qui-
tar algo y llevarselo por violencia, encomendara la causa a
uno de los laicos que sea cristiano muy fiel, recomendable
por su buena vida y no reprobable por su mala fama, para
que éste entable el pleito y reclame los bienes del monaste-
rio sin injusticia; y si hay costumbre de prestar juramento,
cumpla su obligacion sin juramento y sin castigo. Y no sélo
ha de mirar por el buen resultado del pleito, sino que procu-
rara traer al adversario a pedir perdén con humildad y
mansedumbre. Mas, si el perseguidor perseverare en su
contumacia y antepusiere sus intereses a su alma, cesara sin
tardanza el demandante de litigar con él. El abad, por su
parte, sin meterse en manera alguna en litigios y desechan-
do todo resentimiento, vivira sencillamente con sus monjes
y no se tomara la libertad de litigar con los seglares.

IV. QUIENES DEBEN SER ADMITIDOS COMO MONJES
EN EL MONASTERIO

Los que solicitan ingresar en el monasterio como monjes
por miras de religion, en primer lugar han de pernoctar tres
dias y tres noches fuera del monasterio y junto a él, y de
proposito han de ser injuriados a cada paso por los hebdo-
madarios; concluidos dichos dias, se les preguntara a conti-
nuacion si son libres o siervos. Si son siervos, no deberan
ser admitidos, a no ser que presentaren en mano el docu-
mento de libertad otorgada por su senor. Los demas, sean
libres o siervos, ricos o pobres, casados o célibes, ignorantes
o sabios, rudos o artesanos, niilos o ancianos, a cualquiera
que fuere de éstos, se le preguntara con toda seriedad si han
renunciado o no con sinceridad; si cumplieron todo lo que
escucharon en el Evangelio de las palabras de la verdad, que
dice: Quien no renunciare a todo lo que posee, no puede ser



mi discipulo2; y aquello del joven rico que se jactaba de
haber cumplido todos los preceptos de la ley, al cual le dice
el Senor: Si quieres ser perfecto, ve, vende todo lo que tie-
nes y dalo a los pobres, y ven, sigueme, y tendras un tesoro
en el cielo3; y también le dice el Sefior: el que quiere ser
perfecto, ha de abandonar, como los apostoles, al padre, a la
madre, las redes y la barca4. Y quien dijo todo, mand6 no
reservarse nada para su propiedad; y no lo entreg6 a cual-
quiera, sino todo a los pobres de Cristo; y no lo dio al padre,
ni a la madre, ni al hermano, ni al allegado, ni al consangui-
neo, ni al hijo adoptivo, ni a la mujer, ni a los hijos, ni a la
iglesia, ni al principe de la tierra, ni a los siervos, después de
presentadas las pruebas de su libertad. Y una vez interroga-
do de esa forma, como hemos indicado, se le admitira luego
en el ultimo puesto. Pero, si dejare a alguno de los arriba ci-
tados, con falsa renuncia, un solo denario a titulo de piedad,
mandamos que sin tardanza se le expulse fuera, porque lo
consideramos al tal no entre los apostoles, sino seguidor de
Ananias y Safira; debéis saber que ése no puede ajustarse a
la medida del monje en el monasterio, ni rebajarse a la po-
breza de Cristo, ni adquirir humildad, ni ser obediente, ni
permanecer alli con perseverancia, sino que, cuando se pre-
sentare alguna ocasién, con respecto a alguno, de castigar o
corregir por el abad de su monasterio, en seguida se enso-
berbece e, hinchado por el soplo del despecho, huye y aban-
dona el monasterio.

V. COMO DEBEN ESTAR SOMETIDOS LOS MONJES A SU
ABAD

Los monjes deben obedecer los preceptos de los superiores
del mismo modo que Cristo fue obediente al Padre hasta
morir por ello. Y, si obraren de otro modo, estén convenci-
dos de que han perdido el camino que buscaban. Nadie va a
Cristo sino a través de Cristo. Por lo cual los monjes deben
adquirir tales habitos, que les impidan desviarse en manera
alguna del camino recto. En primer lugar deben aprender a
dominar su voluntad propia y a no obrar nada, aun lo mas



minimo, a su propio arbitrio; a no hablar nada sino cuando
sean preguntados; y desechar con el ayuno y la oracién los
pensamientos que van brotando dia tras dia y no ocultarlos
a su abad; y obrar todo sin murmurar, no vaya a ser, lo que
no suceda, que perezcan por la misma sentencia con que pe-
recieron los que murmuraron en el desierto. Aquéllos mu-
rieron después de comer el man4, y éstos en el monasterio
por murmurar recitando las Escrituras. Aquéllos murieron
comiendo el mana, y éstos, leyendo y oyendo las Escrituras,
mueren cada dia de hambre espiritual. Aquéllos por mur-
murar no entraron en la tierra de la promesa, y éstos por
murmurar no entran en la tierra del paraiso prometido.
Gran desgracia es salir de Egipto, atravesar el mar, pulsar el
timpano con Moisés y Maria después de quedar sumergido
el faradnis; comer el mani y no entrar en la tierra de la
promesa. Peor desgracia es salir del Egipto de este siglo,
atravesar cotidianamente el mar del bautismo con el amar-
gor de la penitencia, golpear el timpano, es decir, crucificar
el cuerpo con Cristo, y comer el mana, que es la gracia del
cielo, y no entrar en la region celestial. Se ha de temer, por
tanto, carisimos hermanos, y se ha de pensar y prever qué
camino deben emprender los que desean ir por el de Cristo.
Deben escuchar con claridad lo que han de observar. Deben
ser obedientes al abad hasta llegar a morir, de modo que no
cumplan su propia voluntad, sino la del Padre. Nada hay tan
grato a Dios como quebrantar la propia voluntad. De ahi
que dice Pedro: cQué tendremos nosotros, que hemos
abandonado todo y te hemos seguido?:® No solo dijo:
«Hemos dejado todo; équé tendremos nosotros?»; sino
anadio: Te hemos seguido. Muchos abandonan todos sus
bienes, pero no siguen al Sefior. ¢Por qué? Porque hacen su
voluntad, no la del Padre. Quien, pues, quiere hallar el ca-
mino estrecho y angosto y continuarlo sin tropiezo, y conti-
nuandolo no perderlo, y no perdiéndolo llegar a Cristo, debe
aprender antes a dominar su propia voluntad, y a no dar sa-
tisfaccidon a los antojos del cuerpo, y a perseverar en la obe-
diencia al Padre hasta el fin de la vida; éste es el camino es-



trecho y angosto de la propia conducta que conduce a la vi-
da.

VI. COMO DEBEN VIVIR EN EL MONASTERIO SIN PELI-
GRO LOS VARONES CON SUS MUJERES E HIJOS

Cuando llegare alguien con su mujer o hijos pequeiios, es
decir, menores de siete anos, esta determinado por la santa
regla comun que tanto los padres como los hijos se entre-
guen a la jurisdiccion del abad, quien por si mismo dispon-
dra razonablemente para ellos con toda solicitud lo que de-
ben observar; en primer lugar no han de tener potestad nin-
guna de su cuerpo ni preocuparse del alimento o del vesti-
do; ni pretenderan poseer en adelante bienes o casas de
campo, que ya abandonaron, sino que han de vivir en el
monasterio, como huéspedes y viajeros bajo obediencia. Ni
los padres han de estar pendientes de sus hijos, ni los hijos
de los padres, ni se han de entretener en mutuas conversa-
ciones, excepto si lo permitiere la autoridad del abad. Sin
embargo, los tiernos pequeiiitos, que todavia se entretienen
con juguetes, tendran licencia, por piadosa concesion, para
acudir a su padre o madre cuando quieran, con el fin de que
no vayan a caer los padres en el vicio de la murmuraciéon
por causa de ellos, porque suele haber mucha murmuraciéon
en el monasterio con motivo de esos parvulitos. Mas deben
ser cuidados por ambos padres hasta que conozcan algin
tanto la regla, y en ella han de ser instruidos, para que tanto
los nifios como las nifas se sientan atraidos al monasterio
donde habran de habitar. Vamos a mostrar el método llano
de como deben ser alimentados los ninos en el monasterio,
si el Senor nos diere licencia. Ha de elegirse un despensero
experimentado en bondad y paciencia por la conferencia de
la comunidad, y debe estar libre de todo servicio del monas-
terio y del oficio de cocinero; de ese modo tendra siempre a
su cargo la despensa para atender a los nifios, ancianos, en-
fermos y huéspedes; y, si el grupo fuere numeroso, se le
concedera un joven para atender al mismo servicio, de mo-
do que a la orden de éste se reiinan a sus horas oportunas



los nifios y reciban el alimento. Desde la Pascua santa hasta
el 24 de septiembre comeran cada dia cuatro veces. Desde el
24 de septiembre hasta el 1 de diciembre, tres veces. Desde
el 1 de diciembre hasta la Pascua santa quedara al arbitrio
del despensero. Pero, por otra parte, deben ser instruidos,
de modo que sin la bendicién y permiso no han de llevar
nada a la boca. También los dichos nifios han de tener su
decano, que se cuidara de ellos mas que nadie para observar
la regla sobre los mismos y para ser advertidos siempre por
él de que no hagan ni hablen nada prescindiendo de la regla
y, desde luego, no caigan en mentira, hurto o perjurio. Por
lo que, si fueren cogidos en alguno de los delitos predichos,
sin demora han de ser castigados por su mismo decano con
la vara. El despensero les lavara por si mismo los pies y los
vestidos y les ensefiara con todo interés a aprovechar en la
santidad, para que del Senor reciba todo el galardon; y siga
las lecciones de la Verdad cuando dice: Dejad a los niios
que se lleguen a mi; no se lo impidais, pues de ellos es el re-
ino de los cielosz.

VII. COMO DEBEN SER ATENDIDOS LOS ENFERMOS EN
EL MONASTERIO

Los enfermos de cualquier enfermedad que adolezcan, han
de residir en una sola casa y han de estar encomendados a
un solo individuo apto para ello; y deben ser atendidos con
tales servicios, que no echen de menos el afecto de los pa-
rientes ni las comodidades de la ciudad, sino que el despen-
sero y el preposito proveeran lo que fuere necesario. Por su
parte, los enfermos deben estar advertidos con todo cuidado
de que no salga de su boca ni la mas pequefia ni ligera pala-
bra de murmurador; al contrario, durante su enfermedad
han de dar siempre gracias a Dios con incesante alegria de
espiritu, suprimiendo toda ocasion de murmuracion y con
sincera compuncién de corazén; el monje que les sirve en
modo alguno llegue a molestarles. Por lo que si, como se ha
indicado, saliere de su boca el escandalo de la murmura-
cion, seran reprendidos por el abad y prevenidos de que no



osen incurrir en otras faltas sobredichas, de modo que deba
acusarlos el encargado de este ministerio.

VIII. COMO DEBEN SER GOBERNADOS LOS ANCIANOS
EN EL MONASTERIO

Suelen venir al monasterio muchos novicios ancianos, y re-
conocemos que muchos de ellos prometen el pacto més por
su forzosa debilidad que por miras religiosas. Cuando fue-
ren descubiertas tales intenciones es preciso que se les in-
crepe duramente, y, entre otros recursos, no deben hablar
sino cuando fueren preguntados. Tiene, pues, éstos de por si
la mania de no dejar sus antiguos habitos, y como de antes
saben muchas cosas, suelen entretenerse en vanas palabre-
rias; y, si alguna vez son corregidos por algin monje espiri-
tual, al instante estallan en cblera y son atacados por largo
tiempo del morbo de la tristeza; y no desechan totalmente el
maligno rencor. Y como caen con frecuencia y sin modera-
cion en tal vicio, cuando les abandona la tristeza sueltan el
freno a la habitual mania de charlar y reir; por eso han de
ser admitidos en el monasterio con tal precauciéon, que no
anden dia y noche en parlerias, sino se ocupen en sollozos y
lagrimas, en ceniza y cilicio, y se arrepientan de los pecados
pasados con gemidos del corazén y no vuelvan a caer en
aquello de que se han arrepentido; y todo lo que tuvieron de
mala voluntad al pecar, deben tener de doblada intencion al
expresar su plena devocion. Ya que pecaron desenfrenada-
mente durante setenta o mas anos, por lo mismo es con-
gruente que se repriman con estrecha penitencia. También
el médico saja la herida tanto mas profundamente cuando
mas gangrenada ve la carne. Estos tale, por tanto, deben
enmendarse por una verdadera penitencia, de modo que si
no quisieren, se les castigara sin demora con la excomunion.
Por lo que si, amonestados catorce veces, no se enmendaren
de ese vicio, deben ser conducidos a la asamblea de los ma-
yores, y alli han de ser juzgados de nuevo; y, si no tuvieren
voluntad de corregirse, seran expulsados. A aquellos ancia-
nos, en cambio, que vemos son tranquilos, sencillos, humil-



des y obedientes, asiduos en la oracion, que lloran tanto sus
pecados propios como los ajenos, y consideran todos los di-
as en peligro su vida, y tienen siempre en los labios a Cristo,
y no estan ociosos segun sus fuerzas, y dependen no de su
voluntad, sino de la de los superiores, y dejan completa-
mente los afectos de la parentela y dan todo lo que poseen
no a los suyos, sino a los pobres de Cristo, sin reservarse
nada para si mismos, y conservan el amor a Dios y al proji-
mo con su alma y fuerzas, y meditan dia y noche en la ley
del Senor, ordenamos que a éstos se les trate como a los ni-
fos, con piadosa compasién, y se les honre como a padres;
por eso deben estar exentos del servicio de la panaderia y de
la cocina; y, libres del trabajo duro del campo, se dediquen
al descanso, excepto algunos ligeros trabajos que se les pue-
den encargar con el fin de que no se quiebre antes de tiem-
po esa edad fatigada; los alimentos, empero, de su refeccion
deben aderezarse de proposito por los hebdomadarios tier-
nos y blandos, y ha de suministrarseles moderadamente,
por su debilidad de fuerzas, carne y vino. Y apara comer han
de reunirse todo en una sola mesa. Se les ha de servir igual
cantidad de alimento y bebida. En cuanto al vestido y calza-
do, se les proporcionara, de modo que sin necesidad de fue-
go les defienda del rigor del frio.

IX. COMO DEBEN VIVIR LOS QUE TIENEN ENCOMEN-
DADOS LOS REBANOS DEL MONASTERIO

Los que estan encargados de alimentar a los rebafios deben
poner tanto cuidado sobre ellos, que no causen perjuicio a
nadie en sus frutos, y deben ser tan vigilantes y habiles, que
no puedan ser devorados por las fieras, y deben impedir que
se despefien por precipicios y pefiascos de los montes y
pendientes inaccesibles de los valles, para que no rueden a
los abismos. Y si, por incuria y descuido de los pastores, les
acaeciere algin peligro de los predichos, arrojandose en se-
guida a los pies de los ancianos y deplorandolo como los pe-
cados graves, cumpliran por largo tiempo el castigo corres-
pondiente; y, terminado éste, recurriran con suplicas a ob-



tener el perddn; o, si son jovencitos, recibiran el castigo de
azotes con vara para su correccion. Se han de encomendar a
uno tan experimentado, que ya en el siglo hubiere sido apto
para este oficio y tenga aficion al pastoreo, de modo que
nunca salga de su boca ni la méas ligera murmuracién. Pero
ademas se le han de dar, para las diversas ocasiones, jove-
nes que le ayuden a desempenar el trabajo; y a este objeto
se les dara vestido y calzado, cuanto sea preciso para su ne-
cesidad; y para este servicio habra solamente uno de las
cualidades que dijimos, y no tengan que preocuparse todos
en el monasterio. Y, porque suelen murmurar algunos de los
que guarda rebanos, y creen que no tienen ningun beneficio
por ese servicio, ya que no se les ve en las reuniones orando
y trabajando, deben prestar oidos a lo que dicen las reglas
de los Padres y pensar en silencio, reconociendo los ejem-
plos de los antepasados y desmintiéndose a si mismos, que
los patriarcas apacentaron rebanos, y Pedro desempefi6 el
oficio de pescador, y el justo José, con el que estaba despo-
sada la virgen Maria, fue herrero. Por ese motivo, éstos no
deben descuidar las ovejas que tienen encomendadas, por-
que por ello logran no uno, sino muchos beneficios. De ellas
se sustentan los enfermos, de ellas se nutren los ninos, de
ellas se sostienen los ancianos, de ellas se redimen los cauti-
vos, de ellas se atiende a los huéspedes y viajeros, y ademas
apenas tendrian recursos para tres meses muchos monaste-
rios si s6lo hubiese el pan cotidiano en esta regién, mas im-
productiva que todas las demas. Por lo cual, el que tuviere
encargo de este servicio, ha de obedecer con alegria de ani-
mo y ha de estar muy seguro de que la obediencia libra de
cualquier peligro y se prepara como fruto una gran paga, asi
como el desobediente se acarrea el dano de su alma.

X. QUE HAN DE OBSERVAR LOS ABADES

Lo primero, las horas canodnicas; es decir, prima, cuando
fueron enviados los trabajadores a la vina; tercia, cuando
descendi6 el Espiritu Santo sobre los apostoles; sexta,
cuando el Senor subio6 a la cruz; nona, cuando exhalo su ul-



timo aliento. Visperas, a lo que se refiere el canto de Da-
vid: El alzar mis manos como sacrificio de la tarde:8; la
media noche, porque en esa hora se produjo el griterio de
«He aqui que llega el esposo; salid a recibirle»19, para que
en tal hora, cuando llegare el juicio, no nos sorprenda dur-
miendo sino en vela. El gallicinio, cuando Cristo resucit6 de
los muertos. Estas horas canodnicas celebra sin interrupcion
la Iglesia catélica, es decir, universal, de oriente a occidente.
Por ello, los abades deben celebrarlas en sus monasterios,
junto con toda la comunidad de monjes y plena voluntad, en
medio de lagrimas y contriciéon de corazon, suprimiendo la
ocasion de trabajo o de viaje. Y cuando se les ofreciere la ne-
cesidad de camino y advirtieren las horas sefialadas, pos-
trados enseguida en tierra, pedirdn perdon al Sefior; y no
seran remisos en orar a sus horas especiales, es decir, la se-
gunda, cuarta, quinta, séptima, octava, décima, undécima,
de modo que se conforme con las siete y ocho palabras de
Salomoén: Da de lo tuyo a siete y aun a ocho29, para que
pueda ascender a la region del cielo, por medio del espiritu
de la gracia septiforme, y por las ocho bienaventuranzas, y
por el dia de la resurreccion, con paso libre, a través de la
escala de Jacob, con la ayuda ademéas de Cristo, por los
quince peldanos. En segundo lugar, que al principio de cada
mes se reinan en un mismo lugar los abades de un territo-
rio y celebren con diligencia rogaciones mensuales e implo-
ren el auxilio del Senor para las almas de sus stbditos, pues
deben estar seguros de que dara cuenta a Dios de las mis-
mas en el terrible juicio tras exquisito examen. En tercer lu-
gar han de disponer alli como deben vivir la vida diaria y
como, custodiados por guardianes, han de volverse a sus
celdas con buen animo. En cuarto lugar han de reflexionar
los hechos pasados de los Padres consultando sus escritos,
para que sepan por ellos qué deben obrar y tengan ante sus
ojos pleno conocimiento dentro y fuera, antes y después, a
fin de que, lo que no suceda, no vengan a caer en alguna
herejia y se pierdan. Para esto, por tanto, en la reunion ge-
neral de los monjes han de ser constantes siempre, como de



la distribucion de la tarea, en la equidad, de modo que, re-
codando el pasado, previendo el futuro y examinando el
presente, no toleren el acicate de las herejias. En quinto lu-
gar, han de vivir con todos en la tinica mesa cuando llegan
los huéspedes y viajeros, porque de ellos dice el Sefior: Fui
huésped, y me recogisteis2t. Sexto, deben los abades adqui-
rir tales habitos, que excluyan radicalmente de su espiritu
toda ambicion y avaricia. Si tal cosa no fuere un mal, no la
hubiera llamado el Apoéstol esclavitud de los idolos, y bien
sabemos que este veneno intoxica el alma del monje. Y no
podra verse libre totalmente de todo vicio quien se viere
atado, como por una cadena, con tal habito, y nunca se sen-
tira bien asentado en el amor de Dios y del préjimo. Porque
todo lo que ambicionamos en el siglo, lo envidiamos, sin
duda, a los projimos; y de ahi que los Santos Padres, llenos
del Espiritu Santo, para ser capaces de amar con perfeccion
al Sefior y al projimo pusieron empefio en no poseer nada
en este mundo. Y, porque no podemos estar sin alguna cosa,
debemos tener aquello precisamente que nos duela cuando
fuere necesario entregarselo al projimo indigente, y no rela-
jar nunca de la caridad para con Dios y del amor al préjimo
el espiritu, cuya fortaleza en la caridad se elogia con since-
ras palabras de la santa Iglesia cuando dice por el Cantar de
los Cantares: Fuerte es el amor como la muerte22; el amor,
pues, se compara al poder de la muerte, porque indudable-
mente mata radicalmente al alma una vez cautivada con el
placer del mundo. Tales deben ser los abades para que pue-
dan amar con perfeccion al Sefior y al préjimo; deben tener
los ojos libres de la perniciosa concupiscencia de este siglo,
como los tuvo Adan en el paraiso antes del pecado.

XI. QUE DEBEN OBSERVAR LOS PREPOSITOS EN EL
MONASTERIO

Los prepositos deben tener en sus manos toda la regla del
monasterio, y han de ser elegidos de tales cualidades cuales
distinguen a los abades, para que puedan ayudar a éstos a
llevar las cargas del gobierno. Y los abades reclamaran co-



mo cosa propia suya el que distribuyan los alimentos o ves-
tidos que de ellos recibieren. Pero, excepto el caso de la lle-
gada de monjes y de enfermedad, no han de pretender los
abades comer viandas mas exquisitas, sino las mismas que
los monjes. Los prepoésitos por su parte se encargaran de
todos los bienes del monasterio para administrarlos, y, si
cualquiera de los siervos pidiere algiin alimento al abad o
por cualquier otro motivo, proveera el preposito lo debido,
de modo que el abad no tenga ningun trabajo, excepto lo
que hemos dicho antes que ha de desempeiar con todo in-
terés. Tanto el abad como el preposito tendran competencia
en causa de excomunion. De lo que se gastare cada mes da-
ra cuenta a su abad al principio de cada uno; y cumplira es-
to con temor y sencillez y verdadera humildad de corazon,
como si rindiera cuantas al Sefior; y en lo que hiciere de-
pendera siempre de la voluntad del abad. No se tomara na-
da llevado de su audacia, para que, lo que no suceda, no cai-
ga en la enfermedad de la vanagloria, y ande siempre como
discreto y no como prodigo administrador dentro de la fa-
milia de Cristo, y como piadoso y 6ptimo dirigente, siguien-
do ademés la ensefianza del Evangelio, es decir, las palabras
del Senor: (Quién crees es fiel y previsor servidor puesto
por el duenio al cargo de su familia para que les proporcio-
ne el alimento oportuno? Feliz servidor al que encontrare
el dueno, cuando viniere, con tales obras; os digo en ver-
dad que a éste lo colocara sobre toda su haciendaz23.

XII. QUE DEBEN OBSERVAR LOS DECANOS

Los decanos constituidos al frente de las decanias deben
emplear tanta solicitud para con los monjes que tienen en-
comendados, que no hagan éstos su propia voluntad. No
han de hablar sino preguntados; no haran nada a su talante,
sino con obediencia. No han de ir a otro lugar sino por
mandato; deben tener respeto a los superiores como a semno-
res, amarlos como a padres, cumplir las 6rdenes que reci-
bieren de ellos. Han de admitir como saludable para ellos
todo lo que les mandaren, si lo cumplieren sin murmura-



cion, con alegria y silencio, puesto que dice Moi-
sés: Escucha, Israel, y callaz4. Soportad unos las cargas de
los otros2s; y nadie ha de juzgar a otro, nadie murmure de
otro, porque esta escrito: Todo detractor sera arrancado de
raiz26. Unos han de recibir de otros lo que no tienen; unos
aprenderan de otros humildad; unos de otros, caridad; unos
de otros, paciencia; unos de otros, silencio; unos de otros,
mansedumbre. Deben comer sin quejas lo que les pusieren.
Se vestiran lo que recibieren. No han de ocultar los monjes a
los decanos los pensamientos de cada dia, pues los decanos
han de ser para ellos como sus directores y guardianes, que
han de dar al Sefior cuenta de ellos. Han de prevenir los
descuidos de todos y deben tener potestad de corregir, y lo
que ellos no pudieren enmendar, no han de tardar en acu-
sarlo al preposito. Y ellos, junto con los prepoésitos, trataran
esto tan severa y prudentemente, que no tengan que inquie-
tar en modo alguno a sus abades, fuera del caso en que am-
bos no pudieran llevarlo adelante. Y en estos empenos, unos
han de guardar tanta sumision a los otros, que nadie ofenda
a otro nunca, sino que unos se apoyen en los otros como en
una tarea comun; esto es, los jévenes en los decanos, los de-
canos en los prepositos, los prepoésitos en los abades; unos
sosteniendo a los otros, como las piedras sillares en el muro,
segin el testimonio del Apostol, como se dijo arriba: Unos
sostened las cargas de los otros; asi se cumplira la ley de
Cristo2z.

XIII. EN QUE DIAS DEBEN REUNIRSE EN CONFEREN-
CIA LOS MONJES

Todos los decanos han de ser prevenidos por sus prepositos
de que todos los monjes, desde el ultimo al primero, se reu-
nan en un mismo lugar, en el monasterio, los domingos, de
modo que antes de la misa solemne sean preguntados solici-
tamente por el abad si alguno siente acaso odio contra otro
o se ve aquejado por el dardo de la malicia, para que el ve-
neno interno no brote abiertamente al fin a la superficie de
la piel, y aparezca entre los frutos de las palmas la amargura



de la mirra; por tanto, primeramente los abades con sus
prepositos y decanos se examinaran a si mismos, y con el
mismo modulo juzgaran a sus subditos jovenes, y arranca-
ran radicalmente de su corazon todo fermento de malicia en
los dias predichos. Suelen algunos tener solicitud por sus
mujeres e hijos, y aun por cualesquiera parientes, como mo-
vidos por piedad, y muchos que no estan en tales circuns-
tancias, estan solicitos por el alimento. Otros, en cambio, se
consumen por dentro por la dolencia de la tristeza, y como
el vestido por la polilla, asi son devorados interiormente por
la ambicion de sus aspiraciones, y vienen a parar, con el
cancer del rencor, en la desesperacion. Otros, empero, se
ven excitados vehementemente por el espiritu de fornica-
cion, y con frecuencia, impulsados por tal aguijon de la car-
ne, mientras estan cegados por la mirada interior, son
arrastrados como cautivos sujetos con cadenas de perdicion.
Otros, hinchados por el espiritu de pereza, piensan entre-
garse a la ociosidad y al sueno, y se ocupan en parlerias cu-
riosas; y lo que es peor, se disponen a marchar de su propio
monasterio. Otros estan atravesados por el dardo del en-
greimiento y vanagloria en diversas regiones; y quienes, de-
fendiendo otros intereses y poniendo por las nubes los pro-
pios, en tanto que pretenden parecerse a los pobres de Cris-
to, vienen a caer todos ellos en esos vanos pensamientos, y,
como si no hubieren recibido nada de Dios, se envanecen de
su propias fuerzas; y, si no encuentran aduladores, ellos
mismos se ensalzan a si propios. Otro se jacta de la nobleza
de su genealogia y linaje; otro, de sus padres; otro, de sus
hermanos; otro, de sus parientes; otro, de sus primos, con-
sanguineos e ilustres; otro, de sus riquezas; otro, de la her-
mosura de su juventud; otro, de su valor en la guerra; otro,
de sus viajes por diversas tierras; otro, de su habilidad arte-
sana; otro, de su sabiduria; otro, de su persuasiva elocuen-
cia; otro, de su silencio; otro, de su humildad; otro, de su
caridad; otro, de su dadivosidad; otro, de su castidad; otro,
de su abstinencia; otro, de la frecuencia de oraciones; otro,
de las vigilias nocturnas; otro, de la obediencia; otro, de la



renuncia de sus bienes; otro, de sus lecturas; otro, de sus
escritos; otro, de la voz para cantar. Todas estas jactancias
que hemos descrito, en tanto que cada uno trata a veces de
ellas sin freno y sin mandarselo, otras tantas caen en el en-
greimiento de la vanagloria. Y, cuando se esfuerzan por de-
fender lo que afirman, desde su misma enfermedad se pre-
cipitan en la soberbia. Por esta causa, pues, se nos manda
continuamente asistir a la asamblea de los monjes, y no in-
terponer mas de siete dias, y enmendar todos los domingos
las costumbres viejas y los vicios en los que fuere sorpren-
dido cada cual, y debe luchar contra el defecto en el que co-
nociere tener que batallar. Debe manifestar sin reparo al
que lo padece el defecto que quiza es captado por otros. Y, si
no lo hiciere, no vaya a creer que ha espantado al diablo ni
se considere vencedor, sino vencido. Pero, si lo manifestare
y se corrigiere por el arrepentimiento o los azotes, en segui-
da lanzara y precipitara al enemigo al foso.

XIV. COMO LOS ABADES DEBEN TENER SOLICITUD POR
LOS EXCOMULGADOS

Cuando alguno es excomulgado por una culpa, debe ser ais-
lado en una celda obscura a s6lo pan y agua, de modo que a
la tarde, después de la cena de los monjes, reciba medio pa-
necillo y no toda el agua que quiera. Este alimento ha de ser
exsuflado por el abad, no bendecido. Se ha de estar sin nin-
gun consuelo o conversacion de los monjes, fuera del que el
abad o el prepoésito ordenare que hable con él. El excomul-
gado, vestido con una capa raida o semidesnudo con un cili-
cio y descalzo, cumplira los trabajos del monasterio. Si la
excomunion fuere de dos o tres dias, enviara el superior que
lo excomulgb a uno de los mayores, considerado por él co-
mo de buena conducta, para que lo increpe con palabras
afrentosas, que no ha venido por motivos religiosos, ni por
amor de Cristo, ni por temor del infierno, sino para causar
desorden entre los monjes sencillos. Si sobrellevare estas
afrentas con paciencia y no saliere de su boca ninguna pala-
bra iracunda ni murmuraciéon y se viere la sencillez y



humildad de espiritu, referird al abad el increpante, sin
cambiar las palabras, lo que hubiere observado en él. El
abad por su parte estudiara atenta y prudentemente si tiene
una paciencia real o aparente, para poder reconciliarse por
medio de ella con la caridad de los monjes. Por segunda vez
enviara un anciano de experimentada virtud, y no dara cré-
dito facilmente a lo que oy6 la primera vez; y después que
por tercera vez hiciere lo mismo, y fuere increpado con se-
mejantes injurias, y perseverare el excomulgado en la pro-
metedora paciencia de antes, y el abad aprobare con tres
testigos tal conducta, ordenara que sea sacado, y, una vez
presentado, le increpara él mismo ante la asamblea. Y, una
vez que hubiese sido puesto a prueba de tal forma por cuar-
ta vez y dado muestras de humildad y resultare fuerte como
el hierro, entrara a continuacién en la iglesia, y, llevando el
cefiidor en las manos, se echara con lagrimas a los pies del
abad y de los monjes. Luego, adelantandose de rodillas con
sollozos y gemidos, el pobre merecera recibir el perdon de
todos, y se le amonestard que no cometa en adelante tales
culpas de las que tenga que arrepentirse. Tras esto, reci-
biendo el 6sculo del abad, serd admitido en su puesto. Si,
por otra parte, como arriba dijimos, algiin excomulgado se
mostrare quejumbroso o murmurados en el primer interro-
gatorio y defendiere su opinién con soberbia o terquedad, y
el superior supiere esto manifiestamente, quedara excomul-
gado por tres dias, de modo que nadie hable con él. Mas si,
siendo interrogado por tercera vez, manifestare la soberbia
de que hemos hablado, quedara recluido en prision hasta
que deponga toda la altaneria de su orgullo. Y si perdurare
obstinadamente en el mal y no se arrepintiere de buena ga-
na, y persistiere una y otra vez en su contumacia y murmu-
racion abiertamente contra el superior y los monjes a la vis-
ta, y tratare de defenderse con la ayuda de sus parientes,
conducido a la asamblea, sera despojado de los vestidos de
monje y se le vestird con las prendas seglares que habia
traido tiempo atras; y sera expulsado del monasterio con la
senal de la vergiienza, para que los demas se enmienden en



cuanto quiza solo aquel delincuente es corregido con tal cas-
tigo.

XV. COMO DEBEN GUARDARSE LOS MONASTERIOS DE
VARONES Y MUJERES

Determiné la santa regla comin que los monjes no puedan
habitar con las hermanas en el mismo monasterio. Tampo-
co han de tener un oratorio comun, pero ni el mismo recinto
o morada, aunque por grave necesidad podran estar en un
sitio comun. Suprimida toda excusa de ocasién, han de
comportarse de tal manera, que los monjes nunca tengan
licencia de comer en una misma sala o convite con las mon-
jas que tienen encomendadas a su cuidado. Tampoco prac-
ticaran el trabajo que les impone la obediencia en un obra-
dor comun, sino que, si se diere el caso de un enfermo,
mantendran la separaciéon de recintos establecidas, y ambos
se portaran como buenos observantes con tan gran silencio,
que no se intercambien palabras una clase con otra entre
ellos, excepto el rezo y el canto; o por lo menos ambos ten-
dran los gemidos y suspiros con los suyos propios; debe
haber alli tan gran precaucion cuanto interés tiene el ladron
nocturno en matar a Cristo en nuestra alma, y deseo de de-
gollar no los cuerpos, sino las almas. Por lo cual establece-
mos con tal cautela la siguiente regla: que nunca entren en
conversacion uno solo con una sola. Y, si lo hicieren, deben
saber que rompen las leyes de los padres y se clavan en lo
vivo del corazon una saeta mortal. Por ello se pierde la vida
del paraiso y logra la perdiciéon con el suplicio del infierno.
Creedme, no puede habitar sinceramente con el Senor quien
se junta a cada paso con mujeres, pues por la mujer se apo-
der6 la serpiente, es decir, el diablo, de nuestro primer pa-
dre; y, porque obedeci6 no al Sefior, sino al diablo, sinti6 al
instante el acicate de la carne; y por lo mismo, pues, senti-
mos esta pasion los hijos, y sabemos que, apresados por ella
nuestros padres, fueron privados de las delicias del paraiso.
Hay, por tanto, que vigilar en torno y orar incesantemente,
y huir con todas las fuerzas, para no dejarnos cazar por tal



trampa de nuestra sensualidad. Asi que nunca uno solo con
una sola; aunque se tropiecen en un viaje, no deben conver-
sar. Ninguna debe ser enviada a otra parte sola, sino con
una compaiiera. En consecuencia, si alguno fuere sorpren-
dido conversando solo con una en los casos senalados antes,
sera azotado, expuesto al publico con cien golpes. Y el que
pretenda poner tales actos en practica, sera amonestado a
prevencion. Y, si se comportare abusivamente contra los
preceptos monasticos y reincidiere por segunda vez en tal
culpa, se le encerrara en la carcel después de azotado, o, si
no quisiere enmendarse, sera expulsado fuera.

XVI. QUE MONJES DEBEN HABITAR CON MONJAS EN
EL MISMO MONASTERIO

Mandamos que en el monasterio de monjas habiten los
monjes lejos de las celdas; y éstos han de ser pocos y perfec-
tos, de modo que de entre muchos se elegiran aquellos bien
experimentados que casi hubieren envejecido desde bastan-
te tiempo en el monasterio, a quienes siempre les recomen-
do su vida casta y a quienes los cargos de acusacién no les
obligaron a quedar fuera de la iglesia como excomulgados.
Por tanto, deben habitar en el monasterio de virgenes aque-
llos que o bien deban cumplir algan servicio de carpinteria,
o bien deban preparar a los monjes que llegan de hospedaje,
y han de ser como guardianes de esos vasos en cuanto a los
jovenes de ambos sexos. Las monjas no tendran autoriza-
cion alguna para salir; y sin la bendicién de la abadesa no
deben buscar después ocasion en manera alguna de dar el
osculo de paz o hablar con los varones. Y, si obraren de otro
modo, quedaran sujetas a la regla.

XVII. CUAL DEBE SER LA COSTUMBRE DE SALUDAR EN
EL MONASTERIO DE VARONES Y MUJERES

Cuando se presentare la ocasién de que llegare al monaste-
rio de monjas, procedente de un monasterio de varones, al-
gun abad o monje, como hay costumbre de saludar, man-



damos que no las salude individualmente una a una, sino
primeramente a la abadesa, y después se les presentara toda
la comunidad para saludarles. Y decimos esto para los mon-
jes que vienen de lejos, no para los que habitan en los terri-
torios vecinos. Y, cuando llegare el momento de volver a la
propia casa, despediran a la abadesa y a sus monjas los di-
chos monjes huéspedes, como al principio, en comin. Man-
damos que se tenga permiso de saludar las dos veces, y aun
esas veces con gran recato y cautela, como si el Senor co-
mun de ambos y esposo de aquéllas, Cristo, estuviera per-
sonalmente presente como juez. Cristo, estuviera personal-
mente presente como juez. Cristo es celoso; no quiere con-
vertir su casa en casa de negocio. Ademas, ordenamos la
practica siguiente: que, si se reunieren en la misma confe-
rencia para escuchar la palabra de salvacion monjas y mon-
jes, no se sentaran las monjas junto a los varones, sino am-
bos sexos ocuparan coros separados. Ningun abad o monje
se atrevera ademas en ninguna parte, sin autorizacion de los
superiores, a dar un 6sculo a un mayor, ni volver la cabeza,
como por acuerdo, al coro de las monjas; ni se atrevera una
mujer a poner las manos en la cabeza o en el vestido de un
monje para estirarlo. Y, si algin monje procedente de lejos
o de su propio monasterio enfermare, no tratara de enca-
marse en el monasterio de monjas, no vaya a quedar alivia-
do en el cuerpo y enfermo en el espiritu. Y, como afirma el
bienaventurado Jer6nimo, «te sirve con peligro aquella cu-
yo rostro siempre miras».

Por tanto, pues, mandamos que todos los monjes enfermos
yazgan en monasterio de varones, y ordenamos que ni la
madre, ni hermana, ni esposa, ni hija, ni pariente, ni extra-
fia, ni criada, ni cualquiera otra clase de mujer sirvan a los
varones durante su enfermedad. Pero, si sucediere que al-
guna de las precitadas mujeres fuese enviada por la abadesa
con algunas medicinas, no podra visitarlo sin el enfermero
ni quedarse junto a €l; lo mismo mandamos acerca de los
varones. Nadie debe confiar en su castidad pasada, porque
ni podra ser mas santo que David ni mas sabio que Salo-



mon, cuyos sentimientos fueron maleados por mujeres. Y
para que nadie se fie de su castidad en razon del parentesco,
debe recordar que Tamar fue violada por su hermano Am-
non, que se fingioé enfermo. Por lo cual los monjes y monjas
deben vivir con tal castidad, que conserven la buena fama
no so6lo ante Dios, sino también ante los hombres, y dejen a
los sobrevivientes ejemplos de santidad.

XVIIL. QUE NO HAN DE ADMITIRSE EN EL MONASTE-
RIO SINO A LOS QUE SE DESPOJARON RADICALMENTE
DE TODA POSESION

Tenemos averiguado por monasterios poco cautos que
aquellos que ingresaron con sus bienes, entibiados después,
buscan con gran infamia y vuelven al siglo que dejaron, co-
mo perros al vomito, y tratan de arrancar, junto con sus pa-
rientes, lo que habian llevado al monasterio, y acuden a los
jueces seglares, y devastan con gente de armas los monaste-
rios, y vemos que por un solo culpable son perturbados mu-
chos sencillos; por lo cual ha de preverse con diligencia y
discernir con toda prudencia que no sean admitidos esos ta-
les, porque no vienen por amor de Cristo, sino atemorizados
por la proximidad de la muerte y apremiados por la angus-
tia de la enfermedad; no inducidos por amor al cielo, sino
solamente por temor al castigo de infierno. De éstos dice el
Apostol: El que teme no es perfecto en la caridad, porque el
temor lleva el castigo, pero la caridad perfecta echa fuera
el temorz28. Estos no son discipulos de Cristo, y no deben ser
buscados en la iglesia, sino se hallaran entre los miembros
del anticristo. No son moradores de la tierra prometida ni
auténticos israelitas, sino prosélitos llegados de lejos; pero
ni fueron leales a sus hermanos ni valientes en la pelea. A
éstos sabemos que los rechaz6 en tiempos pasados el Sefor,
segin el Levitico, y les prohibi6 que continuaran la gue-
rra: St alguno, dice, es de corazén cobarde, no salga a la
guerra; vayase y vuélvase a su casa, no sea que contagie
su miedo a sus hermanos, como él de por si estd atemori-
zado29. De los mismos dice la Verdad en el Evangelio: iQué



dificil es a los que tienen dinero entrar en el reino de los
cielos!3¢ Nada, pues, de sus anteriores bienes puede recibir-
se en el monasterio donde solicita ingresar, ni un solo dena-
rio, sino él por su propia mano debe distribuir todo a los
pobres, y, puesto a prueba después, sera introducido en el
monasterio bajo regla, y durante un ano integro debe ser
probado por todos los monjes de proposito con insultos;
después que fuere probado y resultare obediente en todo, no
blando como el plomo, sino que persistiere duro como el
acero, sera despojado de los vestidos seculares y vestido de
las prendas de religioso del monasterio, y se consignara su
nombre en el pacto con los monjes y vivira observante entre
los monjes como auténtico monje.

XIX. QUE DEBEN OBSERVAR EN EL MONASTERIO LOS
QUE HUBIEREN COMETIDO PECADOS MUY GRAVES EN
EL SIGLO

Es nuestro deseo que los que tienen conciencia de haber de-
linquido en culpas y delitos muy graves, primeramente se
sometan al yugo de la regla, trabajen en el monasterio bajo
la direccion de un abad muy experimentado y manifiesten a
un anciano, como a médico espiritual, sus pecados pasados,
y asi como pecaron publicamente, daran muestras de arre-
pentimiento publicamente, y no volveran a cometer mas
aquello de lo que tengan temor del castigo, amor al reino,
esperanza de la misericordia, y no desesperen nunca, por-
que queda para lo ultimo de la vida justificar o condenar,
pues esta escrito: El juzgara lo ultimo de la tierra3!. A cada
uno al fin lo justifica o condena el Sefior; y El examina el fin
de todos, para que ni el pecador desespere del perdoén, si
llora de verdad, ni el justo confie en su propia santidad. Na-
da importa que alguien privado hoy del reino, excluido del
poder politico, constrenido por los grillos, esté hoy encerra-
do en la carcel. Del mismo modo, nada impide el que al-
guien sea sacado hoy de la carcel y se le otorgue la dignidad
real. Nadie le imputa la suciedad de la carcel, sino solamen-
te se alaba lo que merece admiracion en €l; asi, nada apro-

—60—



vecha al justo vivir bien y acabar mal la vida. Del mismo
modo, es un gran beneficio para el pecador volver al arre-
pentimiento, vivir mal antes y después acabar bien; y no
creemos que el juez impute a nadie los pecados pasados,
que a cada cual se le corona o se le condena cual es al final y,
aunque haya delitos graves, no se ha de desesperar de la mi-
sericordia de Dios. Bien sabemos que los publicanos y peca-
dores, sin mérito alguno previo, que habian de ser condena-
dos por la justicia del futuro, fueron rescatados, mediante
breve arrepentimiento, por la misericordia gratuita; pero no
se ha de atender en ellos tanto la cantidad de tiempo cuanto
de dolor. Por tanto, cada cual ha de tener arrepentimiento
proporcionado a la cualidad de las culpas, de modo que en
el delito en que uno se reconoce culpable es preciso obser-
var sobre tal delito la primera de las normas de los canones:
«En la ley existe que sera dirimido por sentencia del juez
quién a quién, en qué grado infiri6 perjuicio, o caus6 herida,
o produjo represalia, y al arbitrio de éste se tasara la canti-
dad de dinero, para que el poderoso por la cualidad de su
persona, no vaya a condenar al oprimido, y el que debia in-
currir por sancion legal en un perjuicio de cien, pague la
tercera parte, lo que corresponde a los hijos». Sin duda, no-
sotros, siendo esclavos del pecado, por la misericordia de
Dios y sin mérito alguno precedente por nuestra parte, fui-
mos hechos hijos de la justicia, y queda al arbitrio del juez
misericordiosisimo la deuda de nuestro pecado por la in-
numerable cantidad de pecados, opone el mayordomo, que
dej6 la deuda rebajada de cien medidas de aceite a ochenta,
y de cien de trigo en cincuenta, y vio en seguida que era elo-
giado por su propio sehor. Asi, ingresaron en los monaste-
rios muchos que sobrepasaron, por la enormidad de sus
crimenes, el niimero a quienes los santos canones acostum-
braron a imponer penitencia fuera de la iglesia y a quienes
les negaron la comunion, excepto al fin de la vida; nosotros,
sin embargo, que hemos sido consolados en nuestra peque-
fiez por la misericordia del Sefior, para que, angustiados por
honda tristeza, no perezcan desesperados, atendemos, de

—61—



entre los muchos aios, a un corto niimero; y lo reconcilia-
mos tan pronto como lo hemos comprobado que se apoyaba
en el arrepentimiento y humildad, porque también el médi-
co suspende la incisién del enfermo cuando advierte que
puede ser curado con medicinas. Ordenamos que se le den
tales alimentos, que ni fomenten la lascivia ni mortifiquen
en exceso al cuerpo. Mandamos, sin embargo, que se les
prive de carne, sidra o vino; y si, por enfermedad o avanza-
da ancianidad, o al menos por alguna necesidad, fuere ma-
nifiesta su debilidad, lo dejamos al arbitrio y facultad de los
superiores. Ordenamos que se les entregue un vestido de ci-
licio, en cuanto, excitados por éste, como cabritos de la iz-
quierda, tengan siempre presentes sus pecados. Mandamos,
con todo, que se tenga lecho de piel o de psiato, en el latin se
dice estera, o al menos de pajas delgadas, si no hay ninguno
de éstos, excepto los enfermos y los de mucha edad, de mo-
do que sean atendidos éstos al arbitrio del abad. Hemos
consignado estas prescripciones anteriores para que com-
prendais que todos y cada uno llega a la verdadera salud por
el arrepentimiento digno y la humildad no fingida. Amén.

XX. QUE DEBE OBSERVARSE CON LOS MONJES QUE
POR ALGUN VICIO DESERTAN DE SU PROPIO MONAS-
TERIO

[De los fugitivos]

Cuando alguien se fugare por un vicio del monasterio, no
sera recibido en otro ni por afecto de humanidad ni por 6s-
culo de paz, sino que sin tardanza sera devuelto, con las
manos atadas a la espalda, a su propio abad. Pero, si hubie-
re vuelto al siglo y, apoyado por sus parientes, se alzare con
ellos a la rebelion y amenazare al monasterio, también ellos
con él han de ser expulsados oficialmente de la asamblea de
los laicos, y quedaran separados de toda reuniéon de cristia-
nos; y, si los laicos lo recibieren en su sociedad y junto con
él se desataren en afrentas contra el monasterio, todos se-
ran expulsados de nuestra iglesia, y no quedaran ligados
con nosotros por ningun vinculo de caridad hasta que reco-

—62—



nozcan la verdad y, juntandose a nosotros y reparando las
injurias de la iglesia, se porten con la debida sumision. Si al
fin los apostatas fueren expulsados por todos y, sin lugar fi-
jo y sin seguridad, anduvieren de aca para alla, pidieren vol-
ver al monasterio forzados por la necesidad, seran conduci-
dos a la asamblea de los ancianos y sometidos a prueba,
como vasos de alfarero en el horno; y, cuando hubieren sido
probados, seran restituidos a su monasterio y admitidos, no
en el anterior, sino en el Gltimo asiento. Para todos sea, sea.



Notas:

(1) Santos Padres espanoles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 172-208.

(2) Mt 7,15-16

(3) Mt 7,18

(4) Lc10,4

(5) Mt 3,2

(6) Mt 20,28

(7) Jn 6,38

(8) cf.Jn 10,1

(9) Mt 23,13

(10) Sal 138,21

(11) Sal 15,5

(12) Lc 14,33

(13) Mt 19,21

(14) cf. Mt 19,39

(15) cf. Dt 32; Ex 15,20

(16) Mt 19,27

(17) Mt 19,14

(18) Sal 140,2

(19) Mt 25,6

(20) Ecl 11,2

(21) Mt 25,35

(22) Cant 8,6

(23) Mt 24,45-47

(24) cf. Dt 4,1

(25) Gal 6,2

(26) cf. Prov 24,9

(27) Gal 6,2

(28) Jn 4,18

(29) Dt 20,8

(30) Mt 19,23

(31) 1Re 2,10



BE6LACONUNOREGLADELOS ABADES

PACTO
En el nombre del Sefior empieza el pacto:

En el nombre de la santa Trinidad, Padre, e Hijo, y Espiritu
Santo, lo que creemos en nuestro corazén lo confesamos
también de palabra; creemos en el Padre, no engendrado;
en el Hijo, engendrado; en el Espiritu Santo, que procede de
ambos; que soblo el Hijo tomo6 carne de una virgen y bajo6 al
mundo por la salvacién de todos los que creen en El, y que
nunca se separ6 del Padre y del Espiritu Santo. Porque El
dijo: Yo y el Padre somos una sola cosa;2y: El que me tiene
, tiene también al Padre, y el que me ve, ve también al Pa-
dre3; y asimismo dijo: El cielo es mi trono, y la tierra esca-
bel de mis pies4. En el cielo, los angeles adoran a toda la
Trinidad, y en la tierra, el Senor predica a los hombres con
estas palabras; Id, vended todo lo que poseéis y dadlo a los
pobres; y venid, seguidmes; y en otro lugar: Si alguien
quiere venir tras de mi, niéguese a si mismo y levante su
cruz y sigame®; y en otro lugar: Quien estimare al padre o a
la madre, a la mujer, a los hijos, o a todos los que pasan
con el mundo, mas que a mi, no es digno de miz; y en otro
pasaje: Quien no aborrece a su vida por mi causa, no es
digno de mi; y: Quien perdiere la vida por mi, la encontra-
ra en la vida eterna8. Por eso, es mejor, mucho mejor,
hollar el mundo, obedecer a Cristo, cumplir el Evangelio,
poseer la vida bienaventurada con los santos angeles para
siempre por todos los siglos. Por eso, encendidos en el fuego
divino, he aqui que todos los que hemos de suscribir abajo
entregamos nuestras almas a Dios y a ti, sehor y padre
nuestro, para que, segin la ensefianza y norma de los ap0s-
toles y tal como sancioné la autoridad de los padres prece-
dentes, habitemos en el mismo monasterio, siguiendo los
pasos de Cristo y tus lecciones. Y todo lo que quisieres



anunciar, ensefar, impulsar, increpar, mandar, excomulgar
segin la regla o enmendar para la salud de nuestras almas,
con corazén humilde, sin ninguna arrogancia, con toda ad-
hesion y ardiente deseo, con la ayuda de la gracia divina, sin
excusa y con el favor del Sefor, todo lo cumpliremos. Si con
todo, alguno de nosotros, protestando contra la regla y tu
mandato, resultare contumaz, desobediente o calumniador,
entonces tendremos potestad de reunirnos todos en asam-
blea y, después de leer ante todos la regla, probar oficial-
mente la culpa; y cada uno y todos, convicto de su respon-
sabilidad, aceptara los azotes o0 excomunion en proporciéon a
la consideracion de la culpa. Asimismo, si alguno de noso-
tros, a una con sus padres, hermanos, hijos, parientes y afi-
nes, o al menos con un monje cohabitante, tramare un de-
signio contra la regla ocultamente, estando ti, sobredicho
padre nuestro, ausente, deberas tener potestad contra todo
el que atentare tal delito de que durante seis meses, vestido
de una capa raida o de cilicio, descenido y descalzo, a sélo
pan y agua, practique en una celda obscura excomulgado
cualquier trabajo. Si con todo, alguno no quisiere cumplir
ese castigo con docil voluntad, recibira, tendido y desnudo,
setenta y dos azotes; y después de dejar el habito del monas-
terio, vistiendo el vestido roto de que se despojo al ingresar,
sera expulsado del monasterio con manifiesta vergiienza. Y
decimos esto tanto de los varones como de las mujeres.
Prometemos también a Dios y a ti, nuestro padre, que, si al-
guno pretendiere pasar a habitar otros parajes sin la bendi-
cion de los monjes y sin tu orden, por vicio, tengas autori-
dad de contrarrestar la temeraria voluntad de quien inten-
tare tal cosa y reducirlo a la pena de la regla una vez apresa-
do con los guardias de los jueces; y, si alguno pretendiere
defenderlo, fuere obispo o de un orden inferior, o lego, y
tratare de retenerlo en su casa después de escuchar tu ad-
vertencia, quedara en comunicaciéon con el diablo y en par-
ticipacion con Judas Iscariote en el infierno; y en el siglo
presente quedara excomulgado de toda reunion de cristia-

—66—



nos y no recibiré el viatico ni al fin de la vida quien asi obra-
re.

Por nuestra parte, te representamos a ti, sefior nuestro, que,
si pretendieras, lo que al menos no puede creerse y lo que
Dios no permita que suceda, tratar a alguno de nosotros in-
justamente, o con soberbia, o con ira, o tener predileccion
por uno y despreciar a otro con odio, a uno mandar con im-
perio y a otro adular, como hace el vulgo, entonces tenga-
mos también nosotros potestad, concedida por Dios, de pre-
sentar queja sin soberbia ni ira a nuestro prepoésito por cada
decania, y el prepoésito de besarte humildemente los pies a
ti, sefior nuestro, y manifestar en cada caso nuestra queja, y
th deberas escuchar pacientemente, y humillar la cerviz en
la regla comun, y corregirte y enmendarte; y si en manera
alguna quisieres corregirte, en ese caso tengamos también
nosotros potestad de excitar a los deméas monasterios, o por
lo menos de convocar a nuestra conferencia al obispo que
vive bajo regla, o al conde catélico defensor de la Iglesia, pa-
ra que en su presencia te corrijas y cumplas la regla acepta-
da, y nosotros seamos discipulos sujetos o hijos adoptivos
humildes, obedientes, en todo lo que se debe, y t1, en fin,
nos ofrezcas puros a Cristo sin mancha. Amen. Estos son los
nombres de los que cada uno firmé por su mano o puso su
signo en este pacto. Esto es, fulano, fulano, o fulana y fula-
na.



Notas:

(1) Santos Padres espanoles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 208-211.

(2) Jn 10,30

(3)Jn 14,9

(4) Is 66,1 He 7,49

(5) Le 12,33; Mt 19,21

(6) Mt 16,24; Lc 9,23

(7) Mt 10,27; Le 14,25

(8) Jn 12,25; Mt 10, 39; Lc 9,24

—68—



REGLADE S AN FRUCTUOSO

I. De las oraciones.

I1. De los prepositos y del oficio.

II1. De la mesa.

IV. Del trabajo.

V. De las herramientas y utensilios.

VI. De la obediencia y estadia del monje.
VII. De los hebdomadarios.

VIII. De la limpieza y afectos del monje.
IX. De la recepcion de huéspedes.

X. De la prudencia del monje.

XI. Del habito y vestido de los monjes.

XII. De los delitos.

XIII. De los excomulgados.

XIV. De los alborotadores y desenfrenados.
XV. Del mentiroso, del ladron, del que hiere a los monjes.
XVI. De como evitar los vicios.

XVII. De los ayunos.

XVIII. De los alimentos.

XIX. Del abad y del preposito.

XX. De los conversos. Como deben ser admitidos.
XXI. De la profesion del converso.

XXII. Del orden de los conversos.

XXIII. De los ancianos.

XXIV. Del domingo.






REGLA DE SAN FRUCTUOSO!

(Empieza la regla del senior Fructuoso)

EN EL NOMBRE DEL SENOR

Después del amor al Sefior y al préjimo, que es el vinculo de
toda perfeccion y cima de las virtudes, se determin6 ademas
observar en los monasterios los siguiente de la tradicion re-
gular. Primero, vacar a la oracion noche y dia y observar la
distribucion de las horas establecidas (canonicas) y no exi-
mirse nadie en manera alguna o entibiarse de los ejercicios
espirituales por la practica de los trabajos durante largo
tiempo.

I. DE LAS ORACIONES

Se establecidé que se observe la hora de prima, puesto que
dice el profeta: Por la manana estaré presente ante ti y te
veré, porque til eres Dios que desecha la iniquidad?; y en
otro lugar: Oraré a ti, Senor, por la manana; escucharas
mi voz3. Se ha establecido también entre prima y tercia una
hora segunda, como un transito de una a otra, de modo que
los monjes no la pasen ociosos. Por eso se determind que se
celebre con el rezo de tres salmos, para que sirva de cierre al
oficio de prima y dé entrada al de tercia. Asimismo, se esta-
blecié que en las demas horas se guarde el mismo orden; es
decir, en tercia, sexta, nona, duodécima y ademas visperas,
de modo que antes y después de esas tres horas canonicas
se dirijan ofrecimientos de oraciones peculiares. Asimismo,
por la noche, la primera hora nocturna se ha de celebrar con
seis oraciones, y después se ha de concluir con el canto de
diez salmos con laudes y benedictus en la iglesia. A conti-



nuacion, despidiéndose mutuamente y ofreciéndose satis-
faccion y reconciliacién unos a otros, se perdonan mutua-
mente las deudas con la piedad del Padre Eterno. Los que
habian sido separados de la comunidad fraterna por sus fal-
tas merecen perdon.

Por ultimo, marchando después a sus dormitorios y yendo
todos unidos por la paz que se han dado y la absolucion de
los culpables, después de cantar los tres salmos como de
costumbre, recitaran todos al unisono el simbolo de la fe
cristiana, con el fin de que, mostrando ante el Sefior su fe
pura, si, lo que es dudoso, se diera el caso que alguno fuera
llamado de esta vida mortal durante la noche, pueda pre-
sentar ante el Sefor su fe ya confesada y su conciencia puri-
ficada de todo escandalo. Después, dirigiéndose a su dormi-
torio con gran silencio y con continente recogido y paso
tranquilo, sin acercarse a otro menos de un codo o al menos
sin atreverse a mirarle, ird cada uno a su cama, y en ella,
orando en silencio, rezando salmos y acabando con
el miserere y su oracion, sin hacer ruidos, ni murmullos, ni
escupir con sonoridad, cogera el sueno en el silencio de la
noche.

II. DE LOS PREPOSITOS Y DEL OFICIO

Puesto en medio del dormitorio indefectiblemente el prepo-
sito hasta que todos estén descansando y cuando ya estan
acostados, recorre en silencio los lechos de todos y cada
uno, para que ninguno se acueste tarde o se entregue fuera
de regla a ocultas musitaciones y para, observando las obras
y méritos de cada uno, comprender mejor como debe respe-
tar y juzgar a cada cual. Asimismo, un decano o alguno de
los monjes muy observante estara presente en el servicio
comun hasta que todos se entreguen al descanso, con el fin
de que no se entretengan en parlerias vanas o se dediquen a
bromas, o se acostumbren a algtn vicio nocivo, porque esta
prescrito por la regla que ningin monje debe hablar en ab-



soluto en el servicio, sino debe o repetir salmos, si son va-
rios, o por lo menos meditar algo con palabras, si esta solo.

Del mismo modo, levantandose antes de media noche, han
de recitar doce salmos a dos coros, segin su costumbre. An-
tes, con todo, de levantarse los demas, debe el preposito ser
despertado por los monjes despertadores, para que con su
permiso se haga la senal y él visite con diligencia los lechos
de todos antes de levantarse los otros. Lo mismo practica en
todas las oraciones nocturnas, de modo que el preposito se
levante siempre antes de dar la sefial para levantarse los
demas, con el fin de que observe como duerme cada unos,
no vaya a incurrir en alguna lascivia al dormir por incuria
durante su descanso. Después de descansar un breve tiem-
po, cumpliran el oficio de media noche, en el cual se cantan
cuatro responsorios con la distribucion de tres salmos; y
después de media noche si es tiempo de invierno, estando
sentados todos, uno puesto en medio leerd un libro y, me-
diante la explicacion del abad o del prepésito, quedara acla-
rado a los mas sencillos.

Esta misma practica se observara, por cierto, en el verano
después de visperas, de modo que antes de rezar completas
se lea el libro de la regla o las Vidas de los Padres. Luego, en
fin, cantados de nuevo los doce salmos, se iran a sus dormi-
torios. Tras un breve descanso, al canto del gallo, recitados
tres salmos con laudes y el Benedictus, celebraran la misa
matutina. Terminada ésta, puesto que se han de entregar a
la meditacion, luego que llegaren al lugar de ella, segin cos-
tumbre, recitando salmos y terminando completamente di-
cha oracion, meditaran hasta el nacimiento del sol. Indefec-
tiblemente, en todos los rezos de cada una de las horas, noc-
turnos y diurnos, al final de todos los salmos, al cantar el
gloria al Sefior, haran la postracion en tierra, con tal regula-
cion, empero, que ninguno se postre o se levante de nuevo
antes que el superior, sino todos con la mayor uniformidad
han de levantarse, y con las manos extendidas hacia el cielo
contintian orando con la misma uniformidad con que se han



postrado. En el curso de las noches de sdbados y domingos
se celebran las vigilias con seis responsorios, anadiendo a
sus propias finales un oficio de seis finales, a fin de que la
solemnidad de la resurreccion del Sefor sea festejada con
una salmodia mas extensa; y esto ha de celebrarse también
siempre de cualquier solemnidad en la noche precedente,
segin la competente regulaciéon de los oficios con el rito de
las fiestas principales.

III. DE LA MESA

Cuando se retinen para comer a la hora de nona, después de
rezado el salmo y mientras los demas estan sentados, leera
uno en medio. Durante la refeccién no habra ningin ruido
ni hablara ninguno de los que comen. Si falta alguna cosa en
la mesa, el que preside, dando la sefial o con un gesto, pide e
indica en silencio al servidor lo que debe traerse o retirarse
de la mesa. Antes de reunirse para la mesa precede la ora-
cion y después de levantarse sigue la oracion. Y nadie trata-
ra de ir a alguna parte antes de cumplir la accion de gracias
ante el altar de Cristo.

A ninguno se le concede licencia para gustar o tomar carne.
No porque la consideremos como creatura indigna de Dios,
sino porque la abstinencia de carne se estima 1til y prove-
chosa para los monjes, guardando, con todo, la moderacién
de la piedad para con la necesidad de los enfermos o para la
condicion de los que viajan lejos, de modo que pueden ali-
mentarse con carnes de ave los enfermos; sin embargo, no
deben tener reparo en comerla los destinados a largo viaje
cuando son llamados por un principe o por el obispo con
motivo de la bendicién o de la obediencia, conservando, por
lo demaés, para consigo la moderacion acostumbrada. Y si
algin monje infringiera aquella norma y se atreviera a co-
mer carne contra la prohibicion de la regla y contra la prac-
tica antigua, quedara sujeto a pena de reclusién durante seis
meses. Deberan, pues, vivir solo de verduras y legumbres, y
raras veces de peces de rio o de mar, y esto cuando se ofre-



ciere la oportunidad por parte de los monjes o la solemni-
dad de alguna fiesta, gunardando en estas y semejantes oca-
siones discrecion el superior; cada dia tomaran sendas me-
didas de vino; pero s6lo de tal modo que se distribuya un
sextario entre cuatro monjes, conforme, con todo, a la dis-
posicion del abad o del preposito; y aun esta parca medida
debe mezclarse. Los sabados y domingos puede anadirse
una medida a la caida de la tarde. Ningtin monje se atrevera
a quebrantar el ayuno; ni trate de probar o gustar comida ni
bebida antes o después de la refaccion en comin con los
demas, o de esconder o quedarse a ocultas con algo para su
uso particular. En las solemnidades principales han de dar-
se a los monjes tres platos y otras tantas medidas de vino.

IV. DEL TRABAJO

Para el trabajo debe mantenerse en primavera y verano el
siguiente plan: una vez rezada prima, el preposito avisara a
los decanos qué clase de trabajo debe practicarse, y éstos lo
advertiran a los demas monjes. Después, dada al fin la senal
y tomando las herramientas, se reinen todos, y, hecha la
oracidn, se dirigen rezando a su trabajo hasta la hora de ter-
cia. Y, celebrada tercia, de vuelta a la iglesia, quedandose en
sus celdas, se entregan a la oracién o a la lectura. Sin em-
bargo, si el trabajo es de tal naturaleza que no deba inte-
rrumpirse, se reza tercia en la misma obra, y después, re-
zando, se vuelven a la celda. Terminada la oracién, y des-
pués de lavarse las manos, se retinen a continuacion en la
iglesia. Y, si se ha de comer a la hora de sexta, cumplido el
oficio de sexta, se dirigen de la oracién a la mesa. Termina-
da convenientemente la comida, reiterando la oracién, pue-
den descansar, guardando silencio hasta nona. Celebrada
después nona, si es preciso debe volverse al trabajo hasta
que se retnan para recitar el oficio de la hora duodécima.
En otro caso, quedandose en silencio en sus celdas, los que
tienen edad madura y conciencia pura han de meditar las
palabras del Sefior o han de practicar algin trabajo manda-
do dentro de la celda. Desde luego, no pretendan ir a ningu-



na parte, fuera del caso de necesidad, de no haber orden del
superior. Los jovenes, por su parte, estando en presencia de
sus decanos, deberan dedicarse a la lectura o al rezo; y nin-
gun joven se retire de la reunion o vaya a la estancia de otro
decano sin autorizacion de su decano. Pero tanto en la reu-
nién como en el trabajo, cada decania debe estar separada
de otra decania. El decano debe amonestar continuamente a
sus jovenes que no caigan en descuido alguno; y para eso les
propondra siempre como ejemplo a los espirituales y san-
tos, a fin de que con la contemplacion de éstos avancen asi-
duamente hacia la perfeccion.

Por su parte, en tiempo de otofio o de invierno, hasta tercia
han de entregarse a la lectura. Desde tercia hasta nona se
debe trabajar, si es que hay algin trabajo que hacer. Des-
pués de nona hasta la hora duodécima deben leer. De la
duodécima hasta la caida de la tarde han de meditar. Cuan-
do han de salir para el trabajo, deben reunirse todos para
hacer oracién, concluida la cual el prepoésito ha de comenzar
el salmo, y rezdndolo dirijanse a su trabajo.

Cuando estén trabajando no han de trabar entre si o entre-
tenerse con charlas o risotadas, sino que mientras trabajan
procuren rezar en silencio en su interior.

Mas los que descansan, o canten algo o recen a la vez, o por
lo menos guarden silencio.

Esta establecido que ningtin monje pueda ejercer un trabajo
de su propiedad con intencién de adjudicarselo para si o pa-
ra cualquiera otro, queriendo que se distribuya a su talante.
Ni ha de admitir empezar o ejecutar cualquier trabajo sin
mandato o permiso del superior. Pero en toda cuestion se
ha de cumplir lo que ordenare el abad o el preposito.

V. DE LAS HERRAMIENTAS Y UTENSILIOS

Todas las herramientas o utensilios de los artesanos han de
guardarse en un solo depoésito y bajo la custodia de un solo



monje activo y previsor, que, colocandolos separadamente
en su respectivo sitio, segin lo exijan las circunstancias, los
entregue a los monjes cuando se los pidan para el trabajo; y
por la tarde, recogiéndolos en sus respectivos sitios, cuidara
de que ninguno de ellos se pierda o se enmohezca por su
descuido o se estropee por cualquier motivo.

VI. DE LA OBEDIENCIA Y ESTADIA DEL MONJE

Cuando los monjes quedan libres del trabajo, ninguno pre-
tenderad moverse de su puesto anterior sin permiso de su
decano o preposito, ni entablar conversaciones, ni practicar
idas y venidas inquietas y ociosas, sino que ha de estarse en
su sitio dedicado al trabajo manual o lectura, o bien entre-
gado a la contemplacion de la oracion. Una vez avisado por
la senal general, se levantara con presteza para ocuparse en
otro lugar en la oraciéon o en el trabajo comun, sin estar
permitido a ninguno de los monjes, sin permiso de su supe-
rior, dirigirse o llamar a otro. Respecto al habito y manera
de andar del monje, esta establecido que no se dé diversidad
alguna, sino todos han de mostrar un alifio del vestido sin
diferencias, uniforme y legitimo. Al andar, ni ruidos ni an-
chos saltos con estirados pasos han de dar; y cuando van de
un lugar a otro no han de mirar sino delante de sus propios
pasos. Cuando hablan, su voz ha de ser pausada y silenciosa,
sin jurar ni mentir, ni intentar engano alguno en la murmu-
racion, ni en el contradecir, ni en rencores, evitando vitupe-
rar o delatar al inocente. Es doctrina de la regla que se
muestre y se mantenga hasta llegar a la muerte la obedien-
cia de obra y de afecto incluso en las cosas imposibles, es
decir, como Cristo obedeci6é al Padre hasta morir; con la
misma entrega se ha de observar la virtud de la paciencia,
de modo que en ninguna ocasion se quebrante ni por odio
ni por injurias, ni se olvide por afrentas, sino se fortifique
con el aguante y sufrimiento. Ha de abrazarse, en fin, la po-
breza, la parquedad en la alimentacion, la dureza de lecho.
Ha de evitarse totalmente la propiedad en los utensilios, en
el vestido o en cualquier cosa por despreciable y baja que



sea, pues es abominacion e infamia para el monje poseer
cualquier objeto superfluo y el reservarse algo como propio
u oculto, lo que no les diferencia mucho del ejemplo de
Ananias y Safira.

[En fin, ningiin monje recibira regalo alguno ni cartas, ni
marchara a parte alguna sin la bendicion de su superior.
También esta prescrito por disposicion de la Regla que sin
permiso no se hable con un seglar, ni se esté con un monje,
ni se pase el tiempo en charlas o se visite a un vecino o un
extrano. Asimismo esta preceptuado, por larga costumbre
precedente, que ninglin monje rompa el ayuno, ni, antes o
después de la refeccion de los demas en comtin, comer o be-
ber algo con otros.]

VII. DE LOS HEBDOMADARIOS

Los hebdomadarios se turnan por semanas, recibiendo en la
iglesia la oracion con la bendicién del abad. Pero cuando
terminan su oficio el sdbado, concluidas visperas y reunidos
y sentados los monjes mientras meditan, deberan unos la-
var con agua caliente los pies de cada cual, mientras otros
los van enjugando con un lienzo. Postrados en dicho acto
ante el abad en la reunion, deben pedir a la vez la venia y
bendicion de todos en general. Recomendados de ese modo
por la oracién del abad, se dirigen a prestar sus servicios a
los monjes, debiendo recibir una bendicion plenisima para
su trabajo por la manana en la iglesia.

VIII. DE LA LIMPIEZA 'Y AFECTOS DEL MONJE

Ninguno debe coger la mano a otro, ni por un momento se
ha de retirar a alguna parte sin la bendicion. El brillo, la
pulcritud y el cultivo y ambicion de los bienes temporales
deben ser alejados totalmente de todo monje. La vanagloria,
la soberbia, el desprecio hinchado y el habito de una locua-
cidad desenfrenada deben ser desterrados de todos, pues los
sentimientos del monje han de ser piadosos y suaves,
humildes y llenos de moderacién, carentes de toda impure-



za y que enciendan en el animo del que los ve o escucha
afectos de amor y temor de Dios. De este modo podra cum-
plirse lo que dice el Senor: De tal manera debe brillar en
vosotros vuestra luz ante los hombres, que vean vuestras
buenas obras y den gloria a vuestro Padre que esta en los
cielos4.

IX. DE LA RECEPCION DE HUESPEDES

A los monjes huéspedes y forasteros se les ha de prestar con
el mayor respeto las atenciones de caridad y servicio; a la
caida de la tarde se les ha de lavar los pies, y, si estan exte-
nuados del viaje, se les ha de untar con aceite y ofrecerles
blando lecho con su lampara de cama; ademas, al marchar
se les entregara el viatico segun las posibilidades del monas-
terio. Los enfermos deben ser tratados con toda compasion
y lastima, y sus dolencias aliviadas con los servicios conve-
nientes. Con todo, han de escogerse tales enfermeros, que
puedan preparar con esmero los alimentos y atenderles con
generosa entrega. Con lo que sobra de los enfermos no co-
metan ningtn fraude, ni se manchen ilicitamente comiendo
de ello a ocultas.

X. DE LA PRUDENCIA DEL MONJE

La prudencia, moderacién, pudor, fidelidad y sinceridad son
adornos del habito monacal. El siervo, pues, de Cristo en
manera alguna ha de usar de doblez, sino ha de ser veraz,
sencillo y humilde y sin el aspecto de un orgullo arrogante.
Ninguno al andar se adelante a su superior, ni tome asiento,
ni hable sin su permiso; al contrario, debe dar muestras de
honra y respeto, como lo exige el conveniente decoro.

XI. DEL HABITO Y VESTIDO DE LOS MONJES

Las prendas de vestir no han de ser ni muchas ni superfluas;
deben ser vellosas, con dos cogullas solamente y con una
sencilla capa corta.



La exigencia y necesidad de cada uno se ha de remediar con
tres tinicas y dos interiores. En cuanto al calzado, han de
usar en invierno escarpines, los que quisieren, desde el pri-
mero de noviembre hasta el primero de mayo. En la época
restante estival se han de proteger sbélo con la defensa de las
calzas. Se ha de permitir a cualquiera el uso de calzones, so-
bre todo a los que se emplean en el ministerio del altar. Pero
el que no quisiere usarlos no debe ser reprendido por ello,
puesto que hasta ahora consta que los monasterios no tie-
nen tal practica en estas regiones. En lo que se refiere al
menaje del lecho, se ha de aplicar la regulacion conveniente;
ninguno ha de reclamar mas que una sola cubierta, una
manta vellosa, un jergdn y dos pieles lanosas de carnero.
Todo lo que se refiere al vestido o aseo de los monjes no
puede tenerlo ninguno como propio, sino que ha de guar-
darse en un almacén bajo la custodia de un monje espiri-
tual, el cual, cuando lo exigiere la necesidad, entregara a ca-
da cual que lo pidiere las prendas convenientes de muda.
Tampoco monje alguno dird como expresando cosa pro-
pia: «Mi libro, mi mesa», etc.; y, si saliere tal palabra de su
boca, quedara sujeto a pena. Nadie debe aparecer como te-
niendo algo propio en el monasterio, sino que todo debe ser
comun a los monjes, como consta en la Escritura. Por eso, el
dicho ropero debe poner gran interés en acertar a elegir
esos vestidos y en distribuir los adecuados a cada uno, como
se ha dicho. Ni tampoco ninguno ha de atreverse a murmu-
rar por aquello de que observe que otro se viste las prendas
a él asignadas. El ropero recibira del abad leznas, agujas,
hilo de diversas clases para coser, repasar y remendar las
prendas, y, cuando lo pida la necesidad, tendra facultad de
lavarlas y arreglarlas.

Todo lo viejo de vestidos, calzados y ropas de cama de los
monjes, una vez recibidas prendas nuevas, sera distribuido
por el abad a los pobres.



XII. DE LOS DELITOS

Es necesario que el monje dé cuenta a su abad de todos sus
actos y motivaciones ocasionales para que pueda captar de
la discrecion y estimacion de aquél lo que debe tener en
cuenta; ninguno debe ocultar al superior sus pensamientos,
revelaciones, ensuefios nocturnos y los propios descuidos
llevado de la vergiienza o incuria o por presion de la contu-
macia, sino siempre se han de descubrir estos vicios, con 1a-
grimas y compuncion del corazon y con sincera humildad,
al abad, al preposito o a los ancianos experimentados, y se
han de purificar con tales practicas las consolaciones, ora-
ciones y mortificaciones e incluso las expiaciones.

XIII. DE LOS EXCOMULGADOS

Cuando alguno es excomulgado o reprendido por sus faltas,
practicara la humildad hasta que reciba la bendicion y la
oracion (por él). Y no se atrevera a alternar con los demas o
a juntarse a ocultas con cualquiera; antes bien, reuniéndose
todos para hacer oracion y postrandose aquél en tierra, des-
pojandose del cenidor y del manto, pedira perdén de su fal-
ta; la misma actitud les mostrara al volver del oficio. Asi-
mismo, en el tiempo de la refeccidon estara en pie ante todos,
con el rostro y compostura abatidos, hasta que obtenga el
perdon que solicita, absuelto por la compasion de los mon-
jes y la piedad del abad. Nadie debe hablar con el excomul-
gado ni aliviarlo con alguna palabra de compasion o piedad,
ni ninguno se propasara a inducirlo a la resistencia o sober-
bia. Toda cuestion ha de ventilarse en la asamblea coman de
los monjes y debe ser examinada con toda justicia y detalle.

Para que no se dé el caso de opresion de un joven inocente
por la falacia o malicia de un mayor, no le estara permitido
al abad o preposito emitir juicio por acepcion de personas,
ni condenar a nadie con fraude o injusticia, sino como se ha
indicado, se ha de alegar para tales causas el juicio de los
monjes espirituales y veraces, los que, teniendo presente el

—81—



juicio de Dios, no deben consentir sea oprimido ignominio-
samente el individuo inocente.

XIV. DE LOS ALBOROTADORES Y DESENFRENADOS

No es decoroso que el monje sea alborotador al hablar, ni
iracundo, ni buféon, ni burlén, ni detractor. El que tal fuere
y, reiteradas veces sancionado o excomulgado, no se en-
mendare, ha de ser sometido al remedio de los azotes y du-
ramente corregido; y, a fuerza de una continua diligencia y
solicitud, se le ha de apartar del vicio. El que se jacta de su
desenfreno debe quedar privado con frecuencia de alimento
y mortificado con ayunos de dos o tres dias; se le ha de im-
poner, ademas, la penalidad de algan trabajo y debe ser
sancionado con la privacion de hablar. Si después de sufrir
estos castigos reiteradas veces no se corrigiere, se le corregi-
ra con mas energia por medio de azotes y se le encerrara en
larga reclusion; se le alimentara con escasisima raciéon de
pan y agua hasta que prometa que se apartara del vicio. Con
la misma condena se castigara al desobediente, al murmu-
rador, al contradictor o al dado a comilonas y bebidas furti-
vas; y en todos los excesos de los monjes se ha de aplicar el
castigo congruente a juicio de abad y de los ancianos, pro-
porcionado a la responsabilidad, a la edad, a la persona; y se
ha de proveer con suma discrecién a que no se impongan
penas graves por faltas leves, ni por el contrario, sanciones
leves y ligeras por faltas mas graves. El abad y el preposito
han de distinguirse por el comedimiento y ponderada equi-
dad, por una piadosa justicia y por una continua compasion,
para poder curar de esa forma la herida del enfermo en
cuanto produzca sus salud y no la debilidad del miembro;
porque asi como los superiores juzguen los vicios de los
subditos, asi las culpas de los superiores seran juzgadas por
el mismo Dios.

—82—



XV. DEL MENTIROSO, DEL LADRON, DEL QUE HIERE A
LOS MONJES

El embustero, el ladron, el que golpea y el perjuro, lo que no
es propio de un siervo de Dios, debe primeramente ser co-
rregido de palabra por los ancianos para que se aparte del
vicio. Después de esto, si demorare la enmienda, serad amo-
nestado por tercera vez ante los monjes a que deje de faltar
durante algin tiempo. Si ni aun asi se enmendare, se le azo-
tard duramente y durante tres meses sera condenado al cas-
tigo de excomunidn; se le recluird en una celda con rigor de
castigo; de tarde a tarde se le alimentara con seis onzas de
pan de cebada y una pequeia cantidad de agua. Si hubiere
alguno dado a la embriaguez en el monasterio, quedara su-
jeto a la sentencia anterior, lo mismo que el que enviare car-
tas a alglin sitio sin permiso del abad o del prepésito o las
recibiere de otro dirigidas a él. El apasionado de ninos o jo-
venes o el que fuere sorprendido besandolos o en cualquier
ocasion vergonzosa, una vez comprobada con toda eviden-
cia en derecho por acusadores veridicos o por testigos, sera
azotado publicamente y perdera la tonsura que lleva en la
cabeza. Rapado por ignominia, quedara expuesto a los
oprobios y recibira los ultrajes de verse cubierto de los sali-
vazos de todos en el rostro; y, sujeto con grillos de hierro,
serd encerrado en estrecha carcel por seis meses; y tres ve-
ces por semana se alimentara con una porciéon reducida de
pan de cebada al caer de la tarde. Después de cumplidos
esos seis meses, durante otros seis, bajo la guarda de un an-
ciano espiritual, viviendo en una celda separada, se dedicara
sin interrupcion al trabajo y a la oracion. A fuerza de vigi-
lias, lagrimas, humillaciones y de expresiones de arrepenti-
miento lograra el perdon, y siempre andara en el monaste-
rio bajo la custodia y vigilancia de dos monjes espirituales,
sin juntarse en adelante con los jovenes en conversaciones o
tratos privados.



XVI. DE COMO EVITAR LOS VICIOS

A todo monje que es castigado o excomulgado por alguna
fragilidad o culpabilidad, pero humildemente pide perdéon o
lo reconoce con lagrimas, se le otorgara el remedio conve-
niente del perdon e indulgencia. Mas al procaz y resistente y
al que no reconoce su orgullo o actitud de oposicién se le
aplicara un castigo de azotes y de privaciones mas extenso y
riguroso. No deben acostarse dos en un mismo lecho; ni a
ninguno se le permitira dormir fuera de su propio dormito-
rio. Entre las camas debe haber una separacion de un codo,
para evitar los incentivos de la pasién, si estan préoximos los
cuerpos. Ninguno hablara a otro en la obscuridad, ni se
acercara en manera alguna un joven a la cama de otro des-
pués de completas. Dos veces por semana revolvera las ca-
mas el abad o el preposito y las examinara para ver si algu-
no tiene alli algo de superfluo u oculto. El tiempo de la no-
che se ha de emplear, en su mayor parte, en oraciones espe-
ciales y en vigilias litargicas, por causa de los demonios,
enemigos de la luz, y que suelen enganar a los siervos de
Dios. Si se clavan una espina en el cuerpo, ninguno la sacara
sin la bendicién de su superior. Sin la bendicién nadie se
cortara las ufias. Nadie descargara de sus espaldas cualquier
carga sin la bendicion y permiso del superior.

XVII. DE LOS AYUNOS

Para los ayunos es obligacion observar los siguientes perio-
dos: de Pascua a Pentecostés se comera a la hora de sexta y
se observara una sola comida durante el dia. Desde Pente-
costés al 14 de septiembre se observaran los ayunos algunos
dias, excepto la sola cuaresma que precede a la festividad de
los santos Justo y Pastor, y que debe guardarse con cuidado.
Durante ella se ha de ayunar cada dia hasta nona y se han
de abstener totalmente de vino; con todo, han de atenerse a
la discrecion del abad; y cuando éste viere que los monjes
estan recargados de pesado trabajo, se les concedera en la
comida una medida de vino por individuo. Del 14 de sep-



tiembre a Pascua se ha de ayunar con rigor y en cuaresma se
han de abstener de aceite y vino.

El que llegare tarde a la mesa quedaréa sin comida. El que no
acudiere en los rezos diurnos al primer salmo, no debera
entrar en el oratorio con los demas, sino quedara sometido
a penitencia. Lo mismo sufrira el que llegare en los rezos
nocturnos al salmo tercero o tratare de agregarse después
de rezados en el coro tres salmos.

XVIII. DE LOS ALIMENTOS

Los servidores y el preposito deben comer con los monjes y
no han de pretender que se les prepare alimentos distintos,
ni comer algo fuera de la refeccién comun; lo mismo procu-
rara cumplir el abad. Fuera del caso en que el abad o el pre-
posito no pudiere obviar los viajeros que llegan o la ocasion
de un eclesiastico, no haran faltar a los monjes a cada paso
con comidas fuera de hora a capricho, si no acucia a un
monje una enfermedad o debilidad manifiestas. Y ordenara
para éste abiertamente, con el consentimiento de los demaés,

la alimentacidon correspondiente, adecuada a su edad y sa-
lud.

XIX. DEL ABAD Y DEL PREPOSITO

El abad y el prepoésito han de ser elegidos siempre de entre
los propios monjes del cenobio. Varén santo, discreto, gra-
ve, casto, acepto, humilde, manso y docto, que esté experi-
mentado en duraderas pruebas, bien instruido en todas las
observancias predichas, que sobresalga por su abstinencia,
brille por su instruccion, desdene las comidas exquisitas y la
aficion a la mesa suntuosa. Ha de rechazar el exceso en el
vino. Ha de saber proveer a todos los monjes en general
como padre suyo y sumamente compasivo. Ni le ha de do-
minar inmoderada y repentina colera, ni engreirle la sober-
bia, ni deprimirle la tristeza y pusilanimidad, ni corromper-
le la liviandad. Ha de dar pruebas de discrecion junto con
paciencia, y de suavidad con energia. Y ha de atender a los



necesitados y pobres de manera que se considere a si mis-
mo, por las entrafias de Cristo, como un servidor y no sélo
como prelado. Debe ser tal la conformidad de sus palabras
con su vida, que confirme con una conducta exacta lo que
ensena de palabra; y, yendo delante con la espada de dos fi-
los, todo lo que sugiere a otros con palabras lo ponga en
practica con constante afan. A fin de que ni las obras des-
truyan las palabras ni, por el contrario, las palabras discor-
dantes quiebren las buenas obras, todo ha de ser concor-
dante en la mutua participacién, como son consonantes las
cuerdas de la lira o citara, que s6lo producen de por si dulce
sonido al ser percutidas, cuando las hiere el rasgueo de los
dedos del artista, guardando un equilibrio proporcionado,
sin precipitarse en confusa armonia.

Tres veces por semana se ha de celebrar conferencia, y han
de leerse las reglas de los Padres, comentandolas un ancia-
no o el preposito; y se han de indicar a los monjes las morti-
ficaciones y palabras de edificacion, las faltas que deben co-
rregirse, las conmiseraciones con los excomulgados. A los
procaces o de dura cerviz se les ha de reiterar otra vez la pe-
na.

XX. DE LOS CONVERSOS. COMO DEBEN SER ADMITI-
DOS

El converso del siglo, como ensefian los decretos de los Pa-
dres, no debe ser admitido en el monasterio si antes no di-
ere pruebas de su disposicidén con obras, privaciones, opro-
bios y afrentas.

Durante diez dias se entregara éste, a las puertas del monas-
terio, a oraciones, ayunos, con practicas de paciencia y
humildad. Tras eso, quedando encomendado durante el afio
entero a un monje anciano espiritual, no sera agregado en
seguida a la comunidad ni entrara en las celdas de los mon-
jes, sino usara una celda sefialada en el recinto exterior. Alli,
a la vez que se ejercita sinceramente en toda clase de obe-

—86—



diencia, transportara jergones para huéspedes y forasteros,
sirviendo agua caliente a sus pies, y practicara humildemen-
te toda clase de servicios; y, cargando y llevando en sus es-
paldas todos los dias haces de lefia, los entregara a los heb-
domadarios; en tales condiciones, sometido totalmente a la
privacién y a la humillacién, una vez cumplido el afio con
pruebas de su conducta y curtido en fatigas, después de re-
cibir la bendicion en la iglesia, se le otorgara la incorpora-
cion a los monjes, y sera encomendado a un solo decano pa-
ra ser instruido en todos los ejercicios de buenas obras. Y si
algiin converso, por lo excelente de su recta y pura conduc-
ta, fuere aprobado por el juicio del abad o de algunos mon-
jes espirituales, en virtud de sus méritos y pureza de su con-
ciencia, podra ser agregado antes a la comunidad de mon-
jes, siguiendo en la practica lo que determinare el criterio
del abad y de los monjes mas observantes.

XXI. DE LA PROFESION DEL CONVERSO

Todo converso, cuando llegare al monasterio y solicitare ser
admitido, puesto primeramente en presencia de toda la co-
munidad, sera interrogado por el abad si es libre o siervo, si
trata de ingresar por recta y libre voluntad o quiza forzado
por alguna necesidad. Si efectivamente previese que hay
una intencién libre de conversiéon y que no esta ligado por
vinculo alguno de su condicion, recibira su pacto, donde se
contenga toda la causa de su profesién y en el que ademas
se obligara el converso, de modo que declare que él cumpli-
ra con total entrega todas las reglas del monasterio.

Y prometera ademas que en ninguna ocasién las violara, ni
se desligara en modo alguno de la vinculaciéon al monasterio
que solicita. Y, obligdndose con esta profesion, quedara su-
jeto a las reglas arriba escritas para agradar al Senor en todo
momento por la practica diligente de las buenas obras.



XXII. DEL ORDEN DE LOS CONVERSOS

El que fuere converso anteriormente en el monasterio, ira
delante, debera sentarse antes, recibira antes la bendicion,
comulgara antes en la iglesia, hablara antes cuando se les
pregunte a los monjes para algunas cuestiones, dira antes el
salmo en el coro, se parara antes. Hara antes la semana, se
servird antes en la mesa. Y no se ha de atender solamente la
edad entre los monjes, sino a la observancia y a la vida y de-
dicacion al trabajo. Por eso ha de esperarse en este punto tal
discrecion del superior, que honre a cada cual en propor-
cion a como viere su amor y culto ferviente a Dios y lo reve-
rencie segin sus méritos. No se ha de buscar, pues, la pre-
eminencia del linaje, o la riqueza de bienes que tuvo cada
uno en el siglo, o los afnos de edad, sino han de pesarse la
rectitud de vida y los méritos de una ardiente fe, pues se ha
de juzgar como mejor a aquel que se le vea mas cercano a
Dios. Los monjes deben llevar en el monasterio una vida
santa, pura y digna. No han de hacer nada fuera, sino por
encargo del abad o del prep6sito; ni estara permitido al
monje salir muy lejos fuera del recinto del monasterio pro-
pio, sino tan so6lo al huerto vecino o al jardin con el permiso
del superior. Al contrario, no se permitira vagar por pueblos
y aldeas y meterse en fincas de seglares. Y, si alguno presu-
miere hacerlo, quedara sujeto por dos meses a excomunion
y a la pena de percibir un poco de pan y agua.

XXIII. DE LOS ANCIANOS

A los monjes que envejecieren en el monasterio con una vi-
da recta y piadosa, se les ha de colocar aparte en una celda
mas espaciosa, con servidores escogidos por el abad; y alli,
cuando estuvieren débiles y decrépitos, se les ha de prepa-
rar la comida a la hora de sexta; y se les pondra la mesa pa-
ra que coma el que quisiere, sin que se le obligue al que no
quiera. Los jovenes, mayores y los no muy débiles de natu-
raleza han de elegir de entre ellos los servidores, que pres-
ten sus servicios por turno, tanto a los méas ancianos restan-

—88—



tes como también a los enfermos, y pongan empeiio en
atender a los enfermizos con sus piadosos y benévolos ser-
vicios. El abad y el preposito se serviran de los consejos de
estos ancianos para todas las cuestiones del monasterio que
ocurran y solicitaran siempre su opinién en las nuevas inci-
dencias.

XXIV. DEL DOMINGO

Rezada prima y después de lavarse las manos y la cara, to-
dos los monjes se reuniran en comunidad, y, sentados en
silencio, el didcono leera el evangelio hasta que suene la se-
fial para la conferencia.



Notas:

(1) Santos Padres espanoles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 137-162.

(2) Ps 5,5

(3) Ps 5,4

(4) Mt 5,16



RE6LADE SANLEATNIDRO

Introduccion.

I. Deben evitarse las mujeres seglares.

II. La virgen debe huir el trato con varones.

II1. La virgen debe guardarse del trato con jovenes.
IV. La virgen debe servir a las otras virgenes.

V. De la reciprocidad en el amor.

VI. La virgen ha de ser pudorosa.

VII. La virgen ha de soportar al que le calumnia.
VIII. La virgen no debe calumniar a nadie.

IX. La virgen no debe ser soberbia.

X. Del vestido de las virgenes.

XI. La virgen debe ser humilde.

XII. De la paciencia de las virgenes.

XIII. De la abstinencia de las virgenes.

XIV. La virgen no debe murmurar de las demas.
XV. La virgen debe leer y orar continuamente.

XVI. No debe leerse con espiritu carnal el Antiguo Testa-
mento.

XVII. La virgen no debe conversar con otro a solas.
XVIII. Del ayuno moderado.

XIX. Del uso del vino.

XX. Como deben usar del bafio las virgenes.

XXI. Es falta en las virgenes reir descaradamente.

XXII. Como deben ser consideradas las siervas que han pro-
fesado virginidad.

XXIII. La virgen se ha de mostrar ecuanime tanto en la po-
breza como en la abundancia.

XXIV. De la concesion y la prohibicion de carne.

XXV. La virgen debe perseverar en el monasterio donde
empezo.



XXVI. Se debe huir de la vida individual.

XXVII. De la discrecion de la superiora con cada una.
XXVIII. La virgen no debe tener peculio en el monasterio.
XXIX. La virgen no debe jurar.

XXX. La virgen no debe conversar a solas con otra.

XXXI. La virgen no debe desear volver al mundo.



REGLA DE SAN LEANDRO!

LEANDRO, EN CRISTO DIOS,
POR SU MISERICORDIA, OBISPO,
SALUDA A SU HIJA EN CRISTO
Y HERMANA FLORENTINA

[INTRODUCCION]

1 preguntarme con insistencia a mi mismo, queridi-
sima hermana Florentina, qué caudal de riquezas po-

dria dejarte en herencia como lote del patrimonio,
acudian a mi imaginacién multitud de bienes falaces. Pero
después de espantarlos como molestas moscas con el meneo
de la reflexion, me decia para mis adentros: «El oro y la
plata proceden de la tierra, y a la tierra vuelven; la
hacienda y las rentas patrimoniales son de poco valor, son
caducas, pues pasa la apariencia de este mundo» 2. Nada,
por consiguiente, de lo que he contemplado bajo el sol lo he
creido digno de ti, hermana mia; convencido estoy, de que
nada de ello puede caer en gracia a tu profesion. He visto
que todo ha de ser mudable, caduco y vacio; por eso he
comprendido qué verdad son las palabras de Salomoén: Voy
a ensalzar mis empresas: me edifiqué casas y planté vinas,
me formé jardines y vergeles, y puse en ellos toda clase de
arboles. Me construi estanques de agua para regar el plan-
tio de los tiernos arboles. Tuve a mi disposicion esclavos y
esclavas y numerosa servidumbre. Asimismo, rebanos de
bueyes, corderos y ovejas, como también de cabras, en
mayor cantidad que todos cuantos existieron antes de mi
en Jerusalén. Amontoné oro, y plata, y riquezas de reyes y
regiones; me organicé cantores y cantoras y diversiones de



los hombres; copas y vasijas para el servicio de los vinos. Y
sobrepujé en riquezas a todos los que existieron en Jerusa-
léns.

En resumen, que toda esta pompa humana la expuso en ta-
les términos, que concluy6: Después de volver la mirada a
todas las obras de mis manos y a los trabajos en que in-
utilmente me habia afanado, vi en todo vanidad y un azo-
tar el aire y que nada hay estable bajo el sol4. Y en otro pa-
saje continua el mismo: He aborrecido solemnemente a to-
da mi actividad, en que me empleé tan afanosamente en
este mundo, pues he de tener un heredero, que ignoro si se-
ra avisado o necio. El poseerd el fruto de mis trabajos, que
tantos sudores y afanes me costaron. Y épuede haber algo
tan huero como esto? Por eso he dado de mano a todo esto
y decidido en mi intencion no afanarme madas en este mun-
dos.

Por mi parte, pues, ilustrado con estas palabras del oraculo,
no me creeria un verdadero padre para ti si te entregara ta-
les riquezas carentes de toda consistencia, que, pudiendo
ser arrebatadas por los vaivenes del mundo, podrian dejarte
pobre y desamparada. Ademas, cargaria sobre ti un cimulo
de ruinas y te expondria a un continuo temor si pensara en
reservarte, en razon de tu legitima fraternidad para conmi-
go, tesoros que los ladrones podian robar, roer la polilla,
devorar el orin, consumir el fuego, tragarselos la tierra, des-
truir el agua, abrasar el sol, pudrir la lluvia, congelar el hie-
lo. Y, en efecto, no cabe duda que, enredado el espiritu en
estos negocios humanos, se va apartando de Dios y acaba
por alejarse de la norma inconmovible y permanente de la
verdad. Ni es capaz tampoco de dar cabida en si mismo a la
dulcedumbre del Verbo de Dios y a la suavidad del Espiritu
Santo el corazdon que se ve agitado con tantos obstaculos
mundanos y acribillado con tantas espinas de inquietudes
temporales.



Si, pues, te ligare con tales lazos, si te echare encima tales
cargas y te oprimiere con el peso de preocupaciones terre-
nas, deberias considerarme no como padre, sino como
enemigo; habrias de pensar que era un asesino, no un her-
mano. Por eso, queridisima hermana, en vista de que todo
cuanto se encierra bajo la boveda del cielo se apoya sobre
cimientos de tierra y va rodando sobre su haz, nada he en-
contrado digno de constituir tu tesoro. Alla en lo alto de los
cielos hay que buscarlo, de modo que topes con el patrimo-
nio de la virginidad alli donde aprendiste su profesion. El
valor, pues, de la integridad se echa de ver en su recompen-
sa, apreciandose su mérito por la retribuciéon que recibe;
pues cuanto méas despreciable seria considerada si se enri-
queciera con bienes transitorios y terrenos, tanto méas bella
y excelente es la virginidad, que después de pisar y repudiar
los placeres del mundo, conservando en la tierra la entereza
de los angeles, se granjeo la herencia del Senor de los ange-
les. ¢Cudl es entonces la herencia de la virginidad ¢No ves
como la canta en los Salmos David, el salmista: El Senior es
mi herencia5®; y en otro lugar: Mi lote es el Serior? °.

Mira, mi querida hermana, mira cuanto has ganado. Atien-
de y considera qué altura tan sublime has logrado hasta
haber encontrado la merced de tantos beneficios en el Gnico
y solo Cristo. El es verdadero esposo, es un hermano, es un
amigo; es tu herencia, es tu premio; es tu Dios y Senor. En
él tienes al esposo a quien debes amar: EIl mas hermoso por
su figura entre los humanosz. Es verdadero hermano, a
quien siempre has de poseer, pues ta eres hija por adopciéon
de quien El es hijo por naturaleza. Es amigo de quien no
puedes desconfiar, pues El dice: Una sola es mi amada 8.
En El tienes la herencia que anhelas, pues El es tu lote pa-
trimonial. Tienes en El el precio que debes aceptar, porque
su sangre es tu redencion. Tienes, en fin, en El a Dios, a
quien debes rogar; al Sefor, a quien has de temer y venerar.
La virginidad reclama para si en Cristo toda esta prerrogati-
va; ante quien tiemblan los angeles, a quien sirven las po-
testades, a quien obedecen las virtudes, ante quien doblan 1



rodilla el cielo y la tierra, a éste reclama la virgen como a su
esposo, a la cAmara nupcial de éste se dirige ataviada de vir-
tudes, a este talamo prodiga el calor de su casto corazéon. Y
¢qué mas pudo procurarle Cristo a quien se entreg6 El como
esposo, y a quien retribuyo, a titulo de dote y regalo, con su
propia sangre?

Suelen, efectivamente, los que toman mujer asignar una do-
te, ofrecer regalos y, a cuenta de perder la integridad, entre-
gar su patrimonio, de modo que méas parece que han com-
prado que tomado esposa. Tu esposo, ioh virgen!, te entrego
como dote su propia sangre; con ella te redimid, con ella te
unio a si, de modo que sin perder la entereza, poseas la re-
compensa. Cuanto mas espléndida es la merced de la dote,
tanto mas sin medida es el amor. Mucho, por tanto, ama a
quien ha desposado con su propia sangre, y, por lo mismo,
dejé que abrieran su cuerpo a golpes de heridas y con la
punta de la lanza para pagar tu integridad y consagrar tu
castidad. Curo, en efecto, al hombre con remedios contra-
rios; es decir, que asi como su muerte es vida para nosotros
y su abatimiento es medicina de nuestra soberbia, también
con sus heridas pagd por nuestra integridad. Y por esto pre-
firi6 ser herido, para no consentir que fuéramos aplastados
bajo el martillo de toda la tierra: Habéis sido comprados a
gran precio, dice el Apostol; no os hagdis esclavos de los
hombres 2. ¢Por qué tratas, ioh virgen!, de entregar a un
hombre tu cuerpo, que ya antes ha sido rescatado por Cris-
to? Uno te rescatod, y édeseas desposarte con otro? Sirves a
uno por el precio de la libertad, y éte condenas con una es-
clavitud voluntaria? Aunque se te diese en dote el mundo,
équé mas valioso que la sangre de Cristo, por la que fue res-
catado el mundo? Pon en la balanza el pago y el precio, para
que veas que vale mas quien te redimioé que lo redimido.
iQué torcidamente, por tanto, lo entiende la virgen que,
despreciando al comprador, va tras el precio y, posponiendo
la sangre de Cristo, se abraza al mundo que fue rescatado!



No soy capaz, hermana amantisima, de exponer con mis pa-
labras los privilegios de la virginidad. Es, en efecto, don in-
efable, oculto a las miradas, cerrado a los oidos, infran-
queable al entendimiento. Pues lo que todos los fieles espe-
ran ser y después de la resurreccion aguarda toda la Iglesia,
ya lo sois vosotras: Este ser corruptible se revestira de inco-
rruptibilidad 1©, dice el Apostol. Pero en realidad esto suce-
dera después de la resurreccion del cuerpo. He aqui que vo-
sotras participais ya de la gloria de la incorrupciéon. Poseéis
ya en la presente vida esta herencia de gloria. iQué felicidad,
pues tan grande os esta reservada en el futuro! iQué corona
os aguarda en la eternidad! iCoOmo poseéis ya aqui el privi-
legio de la incorruptibilidad que muchos suspiran por al-
canzar! iQué gozo, por tanto, es para mi que te conserves tal
cual fuiste formada por las manos de Dios! Ciertamente
cred en integridad a la que destin6 para la integridad y la
prepar6 para los privilegios de la integridad. La malicia de
los hombres es la que corrompe la naturaleza, que Dios cre6
entera. Este fue el primer pecado de la humanidad, ésta la
causa de la condenacion original: que los primeros padres
no quisieron permanecer como habian sido creados, por lo
cual merecieron ser condenados en sus personas y en su
descendencia. Reedificad en vosotras, ioh virgenes!, con el
freno de la castidad lo que perdieron en el paraiso los pri-
meros hombres. Vosotras, pues, habéis conservado la con-
dicién primera del hombre, ya que permanecéis tales como
ellos fueron creados. Pero guardaos de sus ejemplos. iAy,
qué dolor, amadisima hermana! Huye el ejemplo de los
primeros padres; huye horrorizada los silbidos de la antigua
serpiente, no vaya a producirte espinas y zarzas la tierra vi-
ciada, y la que, en razon de esta joya de la virginidad, debe
producir lirios y rosas, crie ortigas y paja; ésta para que-
marnos, aquéllas para herirnos.

Vosotras sois, pues, las primicias ofrendadas del cuerpo de
la Iglesia, vosotras sois la oblacion grata a Dios y consagra-
da en el altar sagrado, sacada de toda la masa del cuerpo de
Cristo. Pues, gracias a vuestra profesion y a su fe, toda la



Iglesia ha obtenido el titulo de virgen, ya que vosotras sois
la parte mejor y mas preciosa por haber consagrado la inte-
gridad de vuestro cuerpo y alma a Cristo. Y, si bien la Iglesia
permanece virgen en todos sus miembros en general por la
fe, sin embargo, no sin razon es virgen, aun en el cuerpo, en
una parte de sus miembros que sois vosotras, conforme a la
figura de dicciéon en virtud de la cual el todo se designa por
la parte o la parte por el todo.

Medita como paloma, purisima virgen, y reconsidera qué
gloria te espera en el futuro, t, que no condescendiste con
la carne y sangre ni sometiste tu purisimo cuerpo a la co-
rrupcion. Muévete, pues, a pensar, comprende de antemano
como desea Cristo estrecharte entre sus brazos a ti que
hollaste los halagos del mundo. iCon qué ansias te esta es-
perando el coro de virgenes, como te contempla cuando
subes apresurada a las alturas del cielo por los mismos pa-
sos por los que esa cohorte de virgenes llegd hasta Cristo! Se
inunda de gozo a la par Maria, madre del Sefior, cima y mo-
delo de la virginidad, madre de incorrupcion, que os engen-
dro6 con su ejemplo sin perder su integridad, os alumbro6 con
su ensefianza y no conocio el dolor. Concibi6 al Esposo, y es
virgen. Todos los dias da a luz nuevas esposas, y es virgen.
Dichoso el vientre que pudo engendrar sin perder su inte-
gridad. Bienaventurada la fecundidad que con su alumbra-
miento poblé el mundo, adquirié en herencia los cielos sin
despojarse del velo de la virginidad. Ha de arder tu corazon,
hermana mia, con el fuego que Cristo envi6 a la tierra. In-
flamete la llama de su fuego y dirige la mirada de tu espiritu
a los coros de virgenes que siguen a Maria; entra y juntate a
la compaiia de estos coros con tus deseos. Corre hacia alla,
apresurate a llegar; alli esta reservada la corona de justicia
con que te recompensara en aquel dia el Sefior, como justo
Jjuez 1,

Advierte que tu hermano no desea mas que tu progreso, que
anhela ansiosamente que ta vivas con Cristo; porque aun-
que no tengo en mi lo que deseo perfeccionar en ti y me la-



mente de haber perdido lo que deseo que ta poseas, sera sin
embargo, para mi una parte de mi remision si td, que eres la
mejor parte de mi sangre, no pusieres los pies en los sende-
ros del pecado 12, si conservas con firmeza lo que ya tienes.
iAy de mi si otro recibiera tu corona; ti, mi defensa ante
Cristo; tq, carisima, mi garantia; t, mi victima sagrada, por
la cual no dudo que expiaré el aluvion del pecado! Si td eres
grata a Dios, si t te desposares en casto connubio con Cris-
to, si tu te abrazares a Cristo por el fragantisimo aroma de la
virginidad, ciertamente, acordandote de tu hermano peca-
dor, obtendras el perddén que solicitares para las culpas del
hermano. No va a contrariarte quien te uni6 a su alianza. Su
siniestra, en la que reside la riqueza y la gloria, esta bajo
tu cabeza 13, y su diestra, en la que se encierra la longeuvi-
dad de la vida, te abrazara 4. Cuando te goces entre los
abrazos de tal esposo, si pides la salvacién de mi alma, la lo-
graras. Tu amor a Cristo sera mi gracia de perdon, y tendré
alguna esperanza de remision, por pequena que sea, si la
hermana a quien tanto amo pasare a las nupcias con Cristo.
Y en aquel terrible y tremendo juicio donde se hara examen
de obras y palabras y de obligaciones de cargo, donde, iay
de mi!, he de verme forzado a rendir cuenta de mis servi-
cios, ti seras mi apoyo, ta mi alivio; y el castigo que acaso se
me aplique por tus descuidos, sera mitigado gracias a tu
castidad, alejando, sin duda por tu intercesién, el reato de
mis obras. Y, si vivieres unida a El y le dieres gusto, no me
sentiré agobiado por el peso de mis infidelidades; en cuanto
condesciende contigo, a mi me perdona; ni permitira que
perezca el hermano de aquella con quien se despos6. Por tu
valimiento quiza se me condonara la deuda que contraje. En
tanto que a ti te entrega su afecto, no me castiga por mi deli-
to. Compadécete, hermana mia, no solamente de ti, sino de
mi, aunque indigno, para que, en razén de aquello mismo
que es causa de tu gloria, se me conceda a mi por lo menos
el perdon de mis culpas. Con la ayuda del gran ntimero de
virgenes que tendras en tu compania lograras para mi sin
dificultad lo que pidieres. Atn mas, la misma Madre y cabe-



za de las virgenes, Maria, intercedera ante su Hijo por tus
merecimientos, y por no afligirte, cuando ruegues con tanta
perseverancia por mi, me levantara en mis posibles caidas y
me consolara cuando me halle abatido por mi conciencia
culpable. No se vea fallida mi esperanza en el Sefior por tu
intercesion, ya que, merced a mis exhortaciones, a mi ayu-
da, cierto que por don de Dios, pero por mis servicios, tienes
ahora esta profesion. Tu integridad, por tanto, que sera cau-
sa de tu corona, ha de ser para mi motivo de misericordia.

Ruégote apartes tus ojos de las falsas apariencias de este
mundo. Haz blanco de tu espiritu alli donde Cristo esta sen-
tado a la diestra de Dios, pues todo lo que hay en el mundo
es concupiscencia de la carne y concupiscencia de los
0jos 5. Busca los tesoros de arriba 2. Donde esta tu vida,
alli deben estar tus aspiraciones; donde esta tu esposo, alli
debera estar también tu tesoro. En manera alguna te dejes
arrastrar por los placeres del mundo, ni hermosees tu cuer-
po con brillantes adornos. El cuerpo adornado excita, a no
tardar, la liviandad de otros y atrae hacia si las miradas de
los jovenes la que se engalana y se presenta enjoyada. Tratar
de gustar a la mirada ajena es pasion meretriz, y, si te com-
portas de modo que halagues los ojos concupiscentes, haces
injuria al esposo celestial. te ruego examines las diferencias
entre la mujer casada y la doncella; considera las aspiracio-
nes de una y otra; piensa luego el camino que sigue cada
cual.

La virgen pone empeno en agradar a su Dios; la casada, al
mundo; la virgen guarda la entereza de la virginidad con
que nacio, la casada coémo la pierde por el alumbramiento. Y
équé clase de virginidad es, cuando no se conserva integra
como empezod por naturaleza? En primer lugar se irroga una
afrenta a la obra de Dios, por cuanto se corrompe y mancha
con la sensualidad la que El cre6 integra. En vosotras, que el
mundo retiene, pero no corrompe, reconoce Dios su obra;
en vosotras que Dios recibe tales cuales las cre6. Por eso,
todas vuestras acciones por practicar la virginidad, que al

—100—



presente no se cumplen en cuanto al cuerpo, se han de dar
en la resurreccion. Pero la virginidad, una vez perdida, ni se
repara en esta vida ni se recobra en la futura. Cierto que
Dios puso la ley de que hubiera nupcias, pero precisamente
para que naciera la virginidad; para que, multiplicada la se-
rie de virgenes, se recobrara en la prole lo que habian per-
dido las nupcias en la raiz.

La virginidad es fruto de las nupcias, puesto que del matri-
monio nacen las virgenes; y, si éstas se conservan sin co-
rrupcion, resultan una recompensa de las nupcias. Tienen
los matrimonios motivos de gozo si los frutos de su union se
guardan en los graneros del cielo. También td acrecentaras
los méritos de nuestros padres; ambos seran recompensa-
dos con tu gloria, y, siendo t su hija que se entrega a Cristo,
ellos recibiran en su fruto lo que perdieron en el germen.

Recuerda, hermana mia, las desventuras ordinarias de las
nupcias y cierra tus ojos para no ver su vanidad. Las prime-
ras desdichas del matrimonio suelen ser corrupcion, hastio
de la corrupcion, peso del seno embarazado, los dolores del
parto, que llegan a veces a poner en riesgo de muerte, donde
se hunde el fin y el fruto de las nupcias, puesto que en un
mismo punto desaparece la madre y el hijo, y todo aquel es-
plendor de la boda queda desvanecido con el término de la
muerte. Lo que se creyo que iba a ser motivo de felicidad ha
resultado ser ocasion de su muerte. ¢Adonde va después de
la muerte quien puso toda su dicha en las bodas? éQué
hace, cuando sale de este siglo, la que trat6 de dar gusto a su
marido, no a Dios? La que anduvo solicita por complacer al
mundo, équé parte podra tener con Cristo? ¢Las que prime-
ramente, si bien miras, se venden a los hombres, y pierden
con la virtud la libertad, puesto que al recibir la dote hacen
prisionera su virginidad? ¢Qué le queda a la infeliz que pone
a venta su pudor? ¢Qué es de ella, si a veces por trances del
mundo, como suele suceder, pierde la dote? Entonces se ha
quedado sin virtud y sin dote. iQué pobre y desamparada se
ve en ambos respectos! Expuesta ciertamente, por causa del

—101—



marido, a un doble temor, teme perder un bien y poseer un
mal. Asi que entre tales angustias, éQué lugar hay para el
gozo? ¢Qué artificiosas formas no urde para halagar a los
ojos? éCon qué olores extrafios no impregna los vestidos pa-
ra deleitar los sentidos? Finge el cutis la que adultera su ros-
tro con ficciones, tifiéndolo con colorete rojizo, de modo que
no se reconoce a si misma y engaia al marido con hermosu-
ra prestada, no con la propia. Piensa si no es un género de
maleficio inventar un ardid para provocar pasion. Y écrees
que tendra limpia el alma la que de ese modo corrompe su
rostro? Triple adulterio comete: del alma, porque tramoé tal
fraude; del cuerpo, por alterar con afeites el rostro; de los
vestidos, por exhalar olor extrano, no el suyo. La virgen, por
el contrario, ignorante de estas malicias, conserva el sexo,
pero ignora sus exigencias; olvidada de la fragilidad mujeril,
vive con vigor varonil, porque ha robustecido con la virtud
la debilidad del sexo y no ha entregado a la esclavitud del
cuerpo lo que por ley natural esta sometido al varon.

Dichosa la virgen que hereda de Eva el cuerpo, pero no la
maldicién. Esta, por efecto del pecado, tuvo que escu-
char: Estaras bajo el poder del varén y alumbraras tus
hijos entre dolores 2. TG que has llegado hasta la virginidad,
sacudiste la cerviz de tal yugo; y, no viéndote oprimida por
la ley conyugal, no te inclinaras hasta la tierra, sino, levan-
tada en sublime regidén, puedes mirar al cielo, para que,
desdenando lo prohibido, subas hasta alla de donde ella ca-
y6 por tomar lo vedado. Eva gust6 lo prohibido y perdi6 la
virginidad.

Es licito a la virgen casarse, pero la que no se cas6 se ha
agregado a los coros de los angeles: Desde la resurreccion,
pues, ni las mujeres toman maridos ni los hombres muje-
res, sino seran como los angeles de Dios 8. Considera, vir-
gen, que la que no se casa se equipara a los angeles. Pues es-
td permitido engendrar hijos, pero las que rechazaron esta
exigencia pueden escuchar las palabras de Cristo: Dichosas
las estériles, que no engendraron, y los pechos que no

—102—



amamantaron 1. Y, por el contrario, en este mismo pasaje
se dice a las casadas: iAy de las que estén encintas y crian-
do en aquel tiempo! 22¢Por qué, pues, va a buscar hijos, que
se alumbran con dolor, la que abriga sentimientos de pie-
dad, con los que puede gozarse meditandolos? Asi, pues, los
sentimientos de una virgen pueden considerarse como
hijos: Por tu santo temor, Seinor, dice el profeta, hemos
concebido y dado a luz el espiritu de salvaciéon 2t. He aqui
una concepcion feliz, una descendencia incorrupta, un parto
beneficioso, en el que se alumbra una prole de buenos pen-
samientos y se ignora el dolor; tantos lozanos retofios cuan-
tos santos pensamientos; tantas veces concibe, cuantas
atrae el espiritu divino con santas meditaciones.

Una concepcidn que viene del cielo produce virtudes. Y, pa-
ra que no te consideres estéril, tendras hijos cuantas virtu-
des mostrares. Con una sola concepcion del Espiritu Santo
sacaras a luz muchos hijos. El primer alumbramiento es la
virginidad, la virtud del pudor; el segundo, la paciencia; el
tercero, la sobriedad; el cuarto, la humildad; el quinto, la
templanza; el sexto, la caridad; el séptimo, la castidad, para
que se cumpla lo que se lee: La estéril dio a luz siete 22. He
aqui que con una sola concepcidén del Espiritu septiforme
has alumbrado siete hijos: No debes decir: «He aqui que
soy lenio seco», pues dice esto el Senior a los eunucos: A los
que observaren mi sabado, y eligieren lo que he mandado,
y mantuvieren mi alianza, les daré en mi casa y dentro de
mi posesion un lugar y un nombre mas valioso que el de los
hijos e hijas; les daré un nombre sempiterno que no pere-
cerd»2s3,

Ves, amantisima hermana mia, que las virgenes poseen un
lugar eminente en el reino de Dios; y no sin razén, pues «los
limpios despreciaron la ambicién, y por eso llegaron al reino
celestial» 24. Aqui dan comienzo a la felicidad de la vida ce-
lestial las que no engendraron hijos entre dolores, y las que
repudiaron las impurezas de la concupiscencia y los torpes
artificios de los conyuges, con razon lograron desposarse

—103—



con Cristo. De ningiin modo te dejes arrastrar por los pom-
posos cortejos de las bodas, que, con densa comitiva de
clientes, vienen a caer con frecuencia en manos de quienes
se creian guardianes de la castidad y son salteadores de la
virtud. Y, puesto que se ven rodeadas de tantos varones, les
acude a la imaginacion lo que practican en el lecho con sus
propios maridos; y lo que han experimentado con uno solo,
eso mismo piensan con muchos. No temeré la odiosidad,
con tal que haya dicho la verdad. Pueden herirme con sus
lenguas aquellas a quienes remordiere su conciencia, con tal
que diga a las que pueden aprovechar lo que deben repudiar
en las que brillan por solas sus obras carnales.

Cierto es, hermana mia, que la que se adornare con el brillo
de los vestidos, exhalare perfumes extrafios, se pintare los
ojos, o disimulare su rostro con blancura prestada, o rodea-
re sus brazos con brazaletes de oro, y aplicare sortijas a sus
dedos, e irradiare fulgores de estrellas de las piedras de sus
manos, y colgare de sus orejas ajorcas de oro, y cubriere su
cuello con collares de variadas perlas, y enjoyare su cabeza
con dijes preciosos, es cierto, repito, que no es casta quien
asi se adorn6 para atraer las miradas de muchos y halagar
su espiritu y fascinar su imaginacion. Esta, aunque no co-
meta adulterio exteriormente por temor al marido, fornica,
sin embargo, alla adentro en su intencion.

Es casta, en cambio, la que gusta al marido por la sencillez
de sus vestidos y por sus buenas costumbres, y a Dios por el
tesoro de su castidad. El apo6stol Pedro expresa el continen-
te de estas mujeres y el adorno de sus vestidos, y describe en
su predicacion la rectitud de sus costumbres con estas pala-
bras: El esmero de la mujer no ha de estar en los adornos
exteriores, o en las joyas, o en los vestidos, sino en el ador-
no del corazon 25. Lo mismo, efectivamente, annadi6 San Pa-
blo cuando dijo: (Oren) asimismo las mujeres con vestido
decoroso, ataviandose comedida y sobriamente, no con ca-
bellos rizados, o con dijes de oro, o con piedras, o con ves-
tidos costosos, sino, como corresponde a mujeres que

—104—



hacen profesion de piedad, con obras buenas 26. Huye de
las que vieres que no se atienen a estas normas como de
guias y compaileras del infierno, pues no haran mas que
convencerte de los sentimientos en que ellas abundan; y, si
no con sus palabras, con sus habitos te ensenaran maldades.
Apartate de la que fuere refulgiendo con rayos de oro y per-
las como de un fantasma y considérala como un idolo, no
como una persona, porque se atrevio a adulterar con maulti-
ples artificios la hermosura que Dios le otorgo en su origen.
Por eso clama la Escritura: La ficcion es enganosa, y vana
la hermosura; la mujer temerosa de Dios, ésa recibira elo-
gios 2z,

I. DEBEN EVITARSE LAS MUJERES SEGLARES

Te ruego, hermana mia Florentina, que no participen de tu
trato las mujeres que no tienen tu misma profesion; lo que
llevan dentro, eso insintian, y a los oidos te susurraran las
vanidades que anidan en su deseos. iAy de mi, herma-
na! Las malas conversaciones corrompen las buenas cos-
tumbres. Con el puro, puro serds 28; pero quede muy lejos
de ti, hermana, aquello: Y con el perverso te pervertiras 2°.
¢Qué hacen reunidas una virgen y una casada? Esta no per-
sigue tu ideal, porque ama al marido. Repudia tu profesion,
y, aunque fingiere que le gusta, miente para enganar. {Qué
va a tratar contigo la que no lleva contigo el yugo de Cristo?
Si el habito es distinto, distintos son los sentimientos. Como
instrumento de Satanas, te cantara lo que excite los halagos
del mundo y te meta por las sendas del diablo. Huye el can-
to de sirenas, hermana mia, no vaya a resultar que, por
prestar oidos complacientes a lo terreno, te desvies del ca-
mino recto y des con el escollo de Escila a diestra o te engu-
lla a siniestra el abismo de Caribdis. Huye el canto de sire-
nas y cerca tus oidos contra la lengua de los que te susurran
iniquidades. Protege tu corazén con el escudo de la fe contra
quien vieres disconforme con tus promesas y arma tu frente
con el trofeo de la cruz contra la que diere silbidos compro-
metedores de tu profesion.

—105—



II. LA VIRGEN DEBE HUIR EL TRATO CON VARONES

TG misma, hermana mia Florentina, puedes comprender
como has de huir el trato de varones, si con tanta solicitud
debes evitar el de las mujeres mundanas. Todo varon, por
santo que sea, no ha de tomar contigo ninguna familiaridad,
no sea que a fuerza de continuas visitas sufra menoscabo la
virtud de ambos o perezca. Pecaria, pues, contra la caridad
de Dios la que diere ocasioén a perpretar una mala accion,;
pecaria contra la caridad del pr6jimo la que, aunque no obre
el mal, fomenta, no obstante, la creencia de una fama pési-
ma. Pues, en efecto, cuando se encuentran juntos en un lu-
gar el hombre y la mujer, siente una sensacion instintiva y
se enciende la concupiscencia natural si rozare alguna chis-
pa el desorden explosivo. ¢Quién guardara el fuego en el se-
no y no se quemara? El fuego y la estopa, tan contrarios en-
tre si, juntos en uno, prenden las llamas. El sexo diverso del
vardn y la mujer, si se juntan, se excitan hacia donde les lle-
va la ley natural.

ITI. LA VIRGEN DEBE GUARDARSE DEL TRATO CON JO-
VENES

Y si con tal extremo ha de evitarse el trato de varones santos
para no ofender las buenas costumbres de ambos, ¢como no
habran de huirse los jévenes que siguen los caminos tene-
brosos de la vida mundana? A éstos pone el diablo ante los
ojos de la virgen para que durante la noche pienses en las
figuras de los que contempl6 durante el dia. Y por mas que
se oponga a esto la reflexion y rechace de su consideraciéon
tales imaginaciones, sin embargo, la vision y mirada recien-
te de su figura corporal le representa a la memoria las for-
mas que al verlos capt6, de modo que, por poco que halague
a la imaginacién tal representacién, se le reproducira du-
rante el sueno lo que vio con los ojos. Con tales dardos que-
da atravesado el espiritu de la virgen y se clava en su cora-
zOn una aficidén toxica que le lleva a repetir con gusto al dia
siguiente la visita que record6 durante la noche. Y asi pene-

—106—



tran hasta las telas del corazén las trazas de Satanas por las
ventanas de los ojos, como dijo el profeta: Penetro la muer-
te por nuestras ventanas 32, pues no se introduce el diablo
al interior del alma sino a través de los sentidos corporales.
Si vieres una cosa hermosa que mueve la concupiscencia, si
halagare tus oidos una cancién torpe, si impresionare tu ol-
fato un olor aromatico, si recreare tu gusto un sabor placen-
tero, si el tacto tocare una figura blanda y pulida, entonces
se conmueve la carne con la concupiscencia del placer sen-
sual. Los dos sexos, ciertamente, son obra de Dios. Los va-
rones, sin duda han de ser amados, en cuanto son obra de
Dios, que los cred, no por la hermosura del cuerpo ni por la
delicadeza de su aspecto, ya que de tierra cenagosa se formo
su cuerpo, y de ella se contaminara al volver a la tierra.
¢Quieres tener a este fin un testimonio seguro de esto?
¢Quieres comprender qué es la carne tan hermosa? Ven a
los hechos. Si examinas, veras como queda en la sepultura,
después de tres dias de enterrada, la carne que deslumbraba
por su hermosura en el mundo. ¢Acaso no se horrorizan de
verla convertida en tierra y en fuente de gusanos los mismos
ojos que ansiaban contemplarla cuando vivia? El olfato, que
se recreaba con los aromas que despedia en vida, huye aho-
ra de su fetidez. Asi que guardate de ofender gravemente a
Dios a pretexto de amar la obra de Dios. Todo lo que Dios
ha hecho es bueno, pero El ha de ser amado mas que todas
las cosas. Recuerda al abanderado de la virginidad, floron
de vuestra profesién, modelo y guia de las virgenes, Maria.
En efecto, se ve que evitaba la compaiiia de los varones por
el hecho de que el angel la hall6 sola y porque se turb6 su
espiritu ante el angel, tomandolo como un varén de los que
se apartaba. Pero épor qué tal cosa? Debes ver a qué gloria
llega: a ser madre de Cristo por evitar el trato de varones.
También td, si rechazares de tus ojos esas imagenes que se-
ducen el corazon, si te retirares a tu celda en compaiiia de
tus pensamientos, si te apartares del ruido y tumulto del
mundo, en el silencio y esperanza estribara tu fortaleza; y
hasta diré que atraeras a Cristo a tu corazon, que descansa-

—107—



ra en tu camara y gozara de tus abrazos. Y entonces podras
decir con el profeta: Venga la paz y descanse en su aposen-
to 3L, Nuestra paz, en efecto, es Cristo, y el lugar de su repo-
SO es un corazon puro.

IV. LA VIRGEN DEBE SERVIR A LAS OTRAS VIRGENES

Procura aliviar a la hermana enferma con solicitud y delica-
da atencion. Recuerda lo que leemos en las epistolas de los
apostoles: ¢Quién enferma sin que yo enferme tam-
bién? 32 En estas obligaciones guarda la regla de tu esposo,
de quien esta escrito: Realmente soporto él nuestras dolen-
cias y cargo sobre si con nuestros trabajos 33. Asi que tam-
bién td, a imitacién suya, revistete de sentimientos de com-
pasion; considera como propias las enfermedades y dolen-
cias de tus hermanas, para que llegues a escuchar las pala-
bras del Sefor, que experiment6 en su cuerpo las heridas y
alivios de los suyos: Estuve enfermo, y me visitasteis; 34y
también merezcas oir a continuacidén lo que sigue: Venid,
benditos de mi Padre, recibid el reino que os esta prepara-
do desde la creacién del mundo 35. Lo primero, pues, que la
enferma se alivie con la suavidad de tus palabras. Después
presta un servicio benévolo y solicito a las exigencias de su
cuerpo para remedio de la enfermedad, de modo que tus pa-
labras sean apreciadas por la enferma como aplicacion de
una medicina.

V. DE LA RECIPROCIDAD EN EL AMOR

Paga la deuda de amor a las que te muestren amor, de modo
que ames con mayor afecto que eres amada. En cambio, no
debes odiar a las que te quieren mal, sino al contrario, de-
vuelve bien por mal, y recompensa con amor la malqueren-
cia, para vencer el mal con bien: Amad a vuestros enemi-
gos, dice el Senor, y favoreced a los que os odian 36, Con esa
benignidad atraeras a sentimientos de concordia a la dis-
cordante, si devuelves el bien con ocasién del mal y practi-
cas la caridad sincera con la que con su odio te compelia a

—108—



hacerle mal; de ese modo, la que es maliciosa entrara en el
namero de las buenas antes que t, por el pecado ajeno,
vengas a juntarte a los malos.

VI. LA VIRGEN HA DE SER PUDOROSA

Aplicate con empeio, hermana mia, a adornar todas tus ac-
ciones con la virtud del pudor. Todo lo que de bueno practi-
care la virgen lo realizara con recato y noble pudor. El pudor
es como la madre que alimenta todas las virtudes de la vir-
gen. El pudor hace que la virgen no se irrite, sino se muestre
paciente; que no sea insolente en el hablar, sino suave. El
pudor le impide caer en la hinchada soberbia. El pudor con-
tiene a la virgen para que siga la virtud de la humildad. El
pudor le impulsa a mantener en si la moderaciéon de la par-
simonia. El pudor es conservado por los buenos; en efecto,
la que se abstiene de todos los vicios estimulada por el freno
del pudor, se encamina tras la consecucion y practica de las
virtudes. Por fin, hasta los mismos movimientos del cuerpo
adquieren en la virgen compostura con el pudor, para no
volver el rostro a todas partes con descaro, para no levantar
los ojos con desenvoltura, para no caer en conversaciones
desvergonzadas, para no mancharse con miradas turbias.
En todos los actos le sirve de freno el pudor y le cubre como
un velo; y la libertad y autoridad, que muchas veces caen
bien en los varones, parece un vicio en las virgenes, si no
van moderadas por el pudor.

VII. LA VIRGEN HA DE SOPORTAR AL QUE LE CALUM-
NIA

La virgen solamente debe tener libre la conciencia, no la
lengua, ni las palabras, ni la mirada. Con la intencion se ha
de apoyar en Dios; mas en el tono de la voz, en las palabras
y en las miradas ha de ser humilde y reservada, de modo
que resista a los que calumnian y a los maldicientes sola-
mente con la sinceridad y pureza de la conciencia; no trate
de justificarse con palabras entonadas ante los hombres. Ha

—109—



de acordarse de la castisima Susana, que a las acusaciones
de los adulteros no respondi6é con palabras, alegando la jus-
ticia que llevaba en su corazén; ni repelié con su defensa a
los adulteros, sino se confiaba con suspiros y gemidos, por
la pureza de su conciencia, a sélo Dios, que veia sus inten-
ciones; y por esto, la que rehus6 defenderse con sus propias
palabras, fue defendida por el juicio de Dios, de modo que
depuso en su favor Dios, a quien presentaba su conciencia
inocente y a quien, cuando era llevada al suplicio, enco-
mendaba la causa de su inocencia.

VIII. LA VIRGEN NO DEBE CALUMNIAR A NADIE

Si la virgen ha de evitar y eludir a los que le calumnian y
hieren mas bien con el silencio que rechazarlos con sus pa-
labras de defensa, para no perder en su exterior y en sus pa-
labras el pudor que guarda en su corazon, écon cuanta soli-
citud no debera evitar calumniar por si misma a nadie? Es-
cuche lo que dice el Apostol para no incurrir en delito de
fraude o hurto: {Por qué no sufris ya el engano, sino voso-
tros sois los que cometéis el atropello, y esto a herma-
nos? 3z¢Con qué cara va a responder mi hermana en reci-
procidad a los que le calumnian y acusan de delito? José so-
port6 con paciencia la acusacion de su duena adaltera y no
la repeli6é con reivindicaciones, sobrellevando sin exaspera-
cion la oscura carcel consciente de su inocencia. iCon cuan-
to brillo, pues, de conciencia pura resplandecia en las estre-
checes de la carcel! Por donde conocemos a la vez que son
libres aquellos a quienes no acusa su conciencia. En cambio,
quienes tienen una conciencia culpable, aunque estén libres,
se ven aprisionados por negras angustias como de carcel.
Aquel José, como decia, no quiso responder en favor de la
sinceridad de sus conciencia segin su conducta, sino que se
encomendo6 a Dios, para que fuese juez el mismo que era
testigo. Por tanto, ioh virgen!, aprovecharas si, apoyada en
tales ejemplos, tratares de imitarlos.

—110—



IX. LA VIRGEN NO DEBE SER SOBERBIA

Gran desatino es la insolencia y el orgullo en una virgen, de
modo que la ira y la soberbia vengan a corromper su espiri-
tu, cuyo cuerpo no fue violado por cuerpo ajeno, y se con-
vierta en meretriz de los demonios la que no esti sujeta a
ningdin varon. Mejor condicion fuera para tal virgen sober-
bia e iracunda someterse a la disciplina de un varén que, li-
bre del yugo varonil, estar como furiosa y sin freno bajo el
dominio de los demonios. Esta tal lleva la corrupcion en el
alma, aunque guarde la castidad en el cuerpo; ni siquiera es
casta de cuerpo la que tiene el alma corrompida por los de-
monios con la pasion de los vicios, puesto que asi como se
mancilla el alma con el contacto carnal, asi se mancha tor-
pemente el cuerpo con los vicios del alma. No hay duda que
el alma es la porcion mas digna del hombre; y por tanto, alli
donde primeramente se ha de guardar la entereza de la cas-
tidad. De este modo, liberada el alma de vicios y dotada de
la entereza de las virtudes, mantendra sujeta a su dominio
la carne e impondra al cuerpo sumiso la castidad que ella
guarda. Es, pues, verdadera virgen la que ni tiene sujeta al
diablo el espiritu ni al varon el cuerpo. El esposo celestial la
alaba y pregona en el Cantar de los Cantares con estas pala-
bras:iQué hermosa eres amada mia; que bella eres sin el
velo que oculta tu interior! 3 Hermosa no por la belleza
corporal, sino por la entereza de la castidad. Lo que queda
oculto en el interior son las virtudes del espiritu. El Salmo,
ensalzando a la virgen, canta: Toda la gloria de la hija del
rey esta en el interior 32. En el interior, por tanto, esta la
gloria de las virgenes, es decir, en el secreto del espiritu,
donde se enjoya el alma con el don de las virtudes y florece
la hermosura de la castidad; por eso es graciosa y bellamen-
te aderezada.

X. DEL VESTIDO DE LAS VIRGENES

He aqui, hermana mia, las cosas que hemos expuesto en es-
te libro y en estas paginas. Pon orden, pues, queridisima

—111—



hermana Florentina, y adorna con las flores de las varias
virtudes todo tu interior. Aspira a tal vestido para tu alma,
que agrade al Hijo tunico del Padre celestial, de modo que,
desdenando el esplendor del cuerpo, inicamente procures
adornar el espiritu con santas costumbres; t1 mas bien de-
bes desagradar las miradas de los hombres carnales con
aquello mismo con que ellos causan placer a los mismos
carnales, y con todo empeno debes andar solicita de lo que
te da hermosura a las miradas de Dios, porque estaras be-
llamente aderezada cuando prefieras al exterior el habito
interior, e iras perfectamente compuesta cundo fueres no
tras el esplendor de los vestidos, sino tras la pureza del espi-
ritu. El ponerse, en efecto, vestidos deslumbrantes en los
que no aparece al ojo curioso la mas minima arruga por de-
lante ni por detras para que no queden abultados, vestidos
llamativos ajustados con estudiado y minucioso arte, de
suntuoso precio, eso es solicitud carnal, concupiscencia de
los ojos. Por tu parte, usa vestidos no de los que te reco-
mienden y te den distincion ante los hombres, sino de los
que te muestren inocente ante Dios, de modo que por la
sencillez en el vestir se eche de ver la integridad de tu alma
virtuosa. Llénete de terror el profeta cuando increpa y acusa
con palabras terribles a las virgenes fatuas y arrogantes en
su andar: Por cuanto se engrieron las hijas de Si6n y cami-
naron con la cabeza erguida, y hacian guinos con los ojos,
y batian las manos, y pisaban con los pies como si baila-
ran, decalvara el Senior la cabeza de las hijas de Sién y las
despojara de sus cabellos 4°. Y en vez de perfume, anade,
habra hediondez, y, en vez de cinturéon, un cordel, y en vez
de trenzas, calvicie 4. Ante tales palabras del oraculo, pro-
cura usar vestidos que cubran el cuerpo, que sirvan para ve-
lar el pudor virginal, que defiendan del rigor del frio, no los
que exciten el cebo y llama de la concupiscencia carnal. De-
bes aventajar a las demés en la virtud, no precisamente en
el vestir.

—112—



XI. LA VIRGEN DEBE SER HUMILDE

Trata de ser humilde segiin el modelo de tu esposo, que,
siendo igual al Padre, se humillé hasta la muerte como no-
sotros, tomando cuerpo humano 42. El que ninguna deuda
tenia con la muerte, se abatio hasta la muerte, acomodan-
dose a la condicion de los mortales; ioh ejemplos de infinita
humildad! Dios verdadero, se hizo hombre verdadero; Dios
fuerte, fue abofeteado; el Altisimo fue colgado de la cruz; y
de tal manera sufrié estas injurias por nuestra salvacion,
que no volvié maldicién por maldicién 43 ni se indigno con
los ingratos, antes bien rog6 por los que le crucificaban en el
mismo acto de la crucifixibn con estas palabras: iPadre,
perdonalos, porque no saben qué hacen! 44Ta al menos, si
amas a tu esposo, sigue su conducta, represéntate con el
pensamiento sus abatimientos y graba firmemente en el
metal de tu animo las virtudes que practicé en su cuerpo
como si fuera hombre sellado. No temas su condicion de
Dios para imitarle, sino més bien considera que debes imi-
tarle por ser hombre, pues El practicd y ensefi6 que es facti-
ble el cumplimiento del deber.

XII. DE LA PACIENCIA DE LAS VIRGENES

Por tanto, no solamente no has de maldecir ni lastimar a
ninguna hermana, sino que has de sufrir con paciencia y so-
portar con humildad la afrenta que recibieres. Con vuestra
paciencia, pues, os salvaréis 45, dice el Senor. Y, en efecto,
la ira de la hermana que te injuri6, mejor se calmara con tu
paciencia en vez de avivarse con una respuesta aspera. De
los cual se seguira que la iracunda, a fuerza de verte pacien-
te y humilde, con tu ejemplo, se torne humilde y sosegada,
de modo que se afiadira a tus méritos la salvacion de la que
convertiste en paciente y humilde merced a tu paciencia y
humilde tolerancia. Regocijate del progreso de las almas y
llora, por el contrario, sus caidas. Imita a las que adelantan
y, encendida por el celo de la caridad, ora y exhorta a las ne-
gligentes a vivir bien y a las buenas obras para que adelan-

—113—



ten mas. No vayas a ser docta en palabras y censurable en
tus obras, sino mas bien a tus palabras deben proceder las
obras buenas, de modo que muestres en los hechos lo que
ensenares con la boca.

XIII. DE LA ABSTINENCIA DE LAS VIRGENES

¢Qué podria decirte, hermana mia, de la alimentacién a ti
que, por debilidad de tu salud, no tomas ni siquiera lo preci-
so que aconseja la prudencia? Con todo, el espiritu ha de
mantener siempre la templanza, de modo que, si algo se ha
de condescender con el cuerpo débil, no obstante, no se ha
de dispensar del rigor el espiritu. No hay, efectivamente,
culpa alguna en el uso de alimentos cuando el cuerpo débil
requiere un trato mas indulgente; pero habra desorden, in-
temperancia, si tomares mas de lo necesario, si deseares lo
que no te hace falta para vivir. Tres clases hay de intempe-
rancia de la gula: la apetencia desordenada de lo que esta
prohibido, la apetencia de lo permitido, pero preparado con
refinamiento y derroche; no saber aguardar los tiempos de
comer los manjares permitidos. El primer hombre, en efec-
to, perdio las delicias del paraiso y el privilegio de la inmor-
talidad por apetecer lo prohibido. Esat, por su parte, perdio
el derecho de primogenitura por ansiar con excesiva avidez
el manjar permitido. Y los mismos animales, por ser irra-
cionales, no se sujetan a horas de comer. Y con esto hemos
demostrado las tres clases de intemperancia: la de los pri-
meros padres, que gustaron de lo prohibido; la de Esau, que
quedo sin los privilegios de primogenitura por la apetencia
de las lentejas, y la de los animales irracionales, que no se
atienen a tiempos fijos en la comida. No es, por tanto, abs-
tinente el que devora con avidez aun alimentos grose-
ros. Son sus fauces como un sepulcro abierto 46, dice el sal-
mista. Asimismo, también es muelle y disoluto el que busca
los deleites de manjares costosos y extraordinarios, dejando
los corrientes. El pez es cogido en el anzuelo por su voraci-
dad, el pajaro cae en el lazo a la vista del cebo. Los animales
que por su natural son robustos, caen en la trampa por ape-

—114—



tencia de la presa, de modo que a los que la naturaleza no
debilita, los engana la comida. Asi que ti aprende la tem-
planza y parquedad del oraculo y de los ejemplos de los an-
tepasados; del oraculo, porque ya lo dice el Senor: No se
emboten vuestros corazones por la crapula y la embria-
guez 47; de los ejemplos, ya que David, que ardia de sed por
el agua, no quiso beber cuando supo el riesgo de muerte que
habia costado; o bien Daniel cuando, dejando los manjares
del rey, se aliment6 de legumbres. Debes, pues, aceptar los
alimentos comunes de tus compafieras y no ser motivo de
tentacion para otras, y no te conviertas en ocasiéon de escan-
dalo para las que debieras ser modelo con tus exhortaciones
y conducta ejemplar.

XIV. LA VIRGEN NO DEBE MURMURAR DE LAS DEMAS

Cumpliras perfectamente esta virtud si no murmurares de
las ausentes y no fueres maldiciente, y ni mordieres ni reba-
jares las vidas ajenas ni te mostrares muy maliciosa e inso-
lente. Gran pecado ante Dios es injuriar al ausente y des-
acreditar la conducta del pr6jimo. No hay en esto ni rastro
de caridad, sino evidente y declarada maldad, puesto que, si
amas a una persona, debes corregirla en su presencia, lejos
de herirla en su ausencia. Me herira el justo con misericor-
dia y me increpara 48. Y el apostol Pablo dice: Cuando Pe-
dro lleg6 a Antioquia, me opuse a él, porque era reprensi-
ble 49. Se corrige a uno cuando estd presente, pero no se le
critica estando ausente. Si, pues, llegare a tu oidos la mala
fama de alguna, laméntate, como te dolerias de tus propias
faltas. Y, puestoque todos somos una misma cosa en Cris-
to 50, conduélete como si se tratara de un miembro de tu
propio cuerpo, buscando el remedio para curar al miembro
enfermo, no el modo de cortarlo; corrigele con suavidad en
su presencia para que sane, no sea que, murmurando de la
ausente, a la par que t misma cometas un pecado, ensan-
ches la llaga de la que fue herida por tu pecado. Guarda,
pues, con toda cautela tu corazén y no des oidos a la mur-
muradora ni te habities a murmurar. Aquella, pues, a la

—115—



que desacreditas es miembro tuyo, es cuerpo de Cristo. Y
aun mas solicita debes mostrarte con tu co-miembro, con el
fin de que sane el miembro enfermo, merced al miembro
robusto, en lugar de ulcerarse.

XV. LA VIRGEN DEBE LEER Y ORAR CONTINUAMENTE

Tu lectura ha de ser asidua y oracion continua. Tus horas y
tareas deben estar distribuidas de modo que a la lectura siga
la oracion, y a la oracibon siga la lectura. De tal manera has
de alternar sin interrupcion estos dos bienes, que nunca los
dejes de la mano. Y, cuando tengas que ocuparte en algan
trabajo manual, o por lo menos cuando hayas de tomar la
refeccion del alimento, procura que otra lea para ti, para
que mientras las manos o los ojos estan dedicados a su acti-
vidad, el don de la palabra divina apaciente tus oidos. Si,
aun cuando estamos orando y leyendo, nos cuesta trabajo
apartar nuestro animo resbaladizo de las seducciones dia-
bélicas, ¢como no va a sentirse arrastrado por la pendiente
de los vicios el corazéon humano si no echa el freno de la lec-
tura y oracién? La lectura ha de ensenarte a orar y pedir, y,
cuando tornes a la lectura tras la oracion, vuelve a examinar
qué debes pedir.

VI. NO DEBE LEERSE CON ESPIRITU CARNAL EL ANTI-
GUO TESTAMENTO

Cuando leas el Antiguo Testamento, considera no las unio-
nes nupciales de aquellos desdichados tiempos, sino la mul-
tiplicacion de la prole; no consideres precisamente el que
comieran carne y los sacrificios cruentos, los delitos que se
expiaban con la muerte corporal, ni las uniones permitidas
de la poligamia. En aquellos tiempos se permitio lo que no
esta permitido en los nuestros. Y asi como la ley antigua au-
torizO esas uniones nupciales, asi en la ley evangélica se
proclama la virginidad. Aquél era el pueblo hebreo, separa-
do de todo consorcio con los demés pueblos y, como la Igle-
sia, destinado a anunciar a Cristo; y para que no se extin-

—116—



guiera, sino para propagar su descendencia, se permitio a
todos las nupcias; y, como era un pueblo carnal, vivia de
banquetes carnales. No hay duda que se ofrecian sacrificios
de ganados, porque prefiguraban el verdadero sacrificio,
que es el del cuerpo y la sangre de Cristo. Aparecio la ver-
dad, y se disip6 la sombra; lleg6 el verdadero sacrificio, y
cesaron las victimas de los animales. Vino el virgen, hijo de
virgen, y dio un ejemplo de virginidad. Por tanto, todo lo
que leyeres en el Antiguo Testamento, aunque se realizara
de hecho, debes entenderlo, sin embargo, en sentido espiri-
tual, y procura tomar la verdad de la historia en el sentido
espiritual de la culpa. Ahora ya no se mata corporalmente a
un hombre como expiacién por el pecado, sino que la muer-
te que aquellos hombres aplicaban con la espada al cuerpo,
la aplicamos nosotros a los vicios de la carne por la practica
de la penitencia. No debes interpretar el Cantar de los Can-
tares segin suena a los oidos, porque se insindan los atrac-
tivos carnales del amor humano, pero son figuracion, por la
alegoria de las acciones, de cuerpo de Cristo y del amor de la
Iglesia. Con razoén prohibieron los antiguos a los hombres
carnales leer estos libros, es decir, el Heptateuco y el Cantar
de los Cantares, con el fin de que no se disiparan con deseos
libidinosos y sensuales por no discernir su sentido espiri-
tual.

XVII. LA VIRGEN NO DEBE CONVERSAR CON OTRO A
SOLAS

No debes consentir que alguien converse contigo a solas, ni
tampoco ti has de conversar con una sola persona, sino en
presencia de dos o tres testigos. Ten presente a tu esposo,
nuestro Salvador, que indudablemente no podia temer
mancharse con el pecado. Sin embargo, en el monte conver-
s6 con Moisés y Elias ante tres testigos: Pedro, Santiago y
Juan. Caso parecido fue cuando resucit6 a la hija del archi-
sinagogo: se sirvid de los mismos testigos para no dar oca-
sion a falsos rumores. Y se admiraron los discipulos de que
conversara junto al pozo de Jacob con una mujer. Por cierto

—117—



que no se hubieran extranado de ello si no hubieran algo
desacostumbrado; ni tampoco hubiera conversado con la
mujer a solas sin su presencia de no haber ido a comprar vi-
veres.

XVIII. DEL AYUNO MODERADO

Estando el cuerpo sano, al menos se le ha de imponer el
ayuno, y aquellos en los que se rebela la carne insumisa por
la ley del pecado, han de dominarse por el ayuno frecuente.
A fuerza de ayunos ha de someterse la carne indémita, y de-
be ser frenada hasta que obedezca a la ley de la razén y a las
ordenes del espiritu como una esclava. Ta no pecaras si mi-
tigas tus ayunos y tomas lo suficiente para tu salud, puesto
que las continuas enfermedades te dejan debilitada. Con to-
do, has de considerar como mejor a la que, por gozar de sa-
lud robusta, no necesita de los remedios de las enfermas.
Ni, por otra parte, debe escandalizarse la que esta sana de
que se trate con mas indulgencia y delicadeza en la alimen-
tacion a la enferma sino que, por lo mismo, debe pensar que
ha de ser mejor y méas virtuosa, porque no tiene necesidad
de las mitigaciones que requieren las débiles. Pero, por su
parte, la que por su debilidad merece algunas delicadezas,
debe ser mas humilde que las demas y debe lamentarse de
no ser capaz de lo que otras pueden. Y no ha de atribuir la
mitigacidén temporal en la abstinencia a su virtud, sino a su
flaqueza.

XIX. DEL USO DEL VINO

En el uso del vino has de seguir la norma del Apostol cuan-
do dice a Timoteo: Toma un poco de vino por tus frecuentes
enfermedades de estomago 5. Cuando dice pequeia canti-
dad, quiere significar que se ha de beber como medicina, no
hasta la saciedad, pues en otro pasaje dice el mismo Apds-
tol: Cuando dices vino, has dicho todo vicio 52. La embria-
guez es un pecado mortal, pues se le incluye entre el homi-
cidio, el adulterio y la fornicacién. La embriaguez excluye

—118—



del reino de Dios, lo mismo que el delito de adulterio, de
homicidio y otros delitos. Lo confirma el Apostol con estas
palabras: No os enganéis: ni los impudicos, ni los idblatras,
ni los adulteros, ni los afeminados, ni los sodomitas, ni los
ladrones, ni los avaros, ni los borrachos, ni los difamado-
res, ni los salteadores tendran parte en el reino de Dios 53.
Puedes comprender lo detestable de la embriaguez, puesto
que a sus seguidores los arroja del reino de Dios. Considera
con qué amenazas tan terribles increpa el profeta a los da-
dos del vino: iAy de los que sois valientes para beber vino y
fuertes para mezclar licores! 54 Y afiade en otro lugar: iAy
de los que os levantais con el alba para practicar la embria-
guez y estar bebiendo por la noche hasta que os caldeais con
el vino! 55

Noé bebid vino, y, dormido por la embriaguez, qued6 des-
nudo en las partes vergonzosas del cuerpo, para que com-
prendas que con el vino se trastorna el espiritu y se oscurece
la razon del hombre, de tal manera que ni se reconoce a si
misma y mucho menos a Dios. Y, aunque la embriaguez de
Noé y su desnudez figuran el misterio de la pasiéon y muerte
de Cristo, sin embargo, en sentido literal se refiere a un te-
mor de hecho. Lot, embriagado por el vino, cometi6 incesto
con sus hijas, sin tener conciencia de la aberracion; de esta
union incestuosa tienen origen los moabitas y amonitas, de
quienes dice el Senor: Los moabitas y amonitas no entra-
ran en mi sociedad hasta la décima generacion 6. Date,
pues cuenta como debe huirse del exceso del vino, ya que
hasta para los mismos patriarcas fue motivo de escandalo y
pecado.

Por tanto, también la virgen que es de constitucién robusta
hara bien en abstenerse totalmente del vino. La débil y en-
ferma estd bien que lo tome como medicina, no hasta el ex-
ceso.



XX. COMO DEBEN USAR DEL BANO LAS VIRGENES

No has de bafiarte por gusto o por lustre del cuerpo, sino
tan s6lo por remedio de salud. Quiero decir que emplees el
bano cuando lo exige la enfermedad, no cuando lo pida la
comodidad. Si lo practicas cuando no es necesario, faltaras,
porque esta escrito: No tengdis solicitud por la carne y sus
concupiscencias 5Z. La solicitud por el cuerpo que proviene
de la sensualidad ha de achacarse a vicio, pero no la que es
conveniente para reparar la salud. Por lo cual no ha de
arrastrarse a los bafios frecuentes el placer del cuerpo, sino
lo han de regular las exigencias de la enfermedad, pues es-
taras libre de culpa si obrares al dictado de la necesidad.

XXI.ES FALTA EN LAS VIRGENES REIR DESCARADA-
MENTE

Muéstrate alegre en Dios con gozo sereno y moderado del
espiritu, conforme a las palabras del Apostol: Alegraos en
cualquier ocasion en el Senior; os lo repito, alegraos 8. Y en
otro lugar dice: El gozo es fruto del Espiritu 5. Este g0zo no
turba el espiritu con la groseria de la risa, sino que levanta
el alma al deseo del reposo celestial, donde podras escu-
char: Entra al festin de tu Senor ¢°. En la risa aparece lo que
es el corazon de una virgen, pues nunca reira con descaro si
tuviere un corazon casto. El rostro es el espejo del corazéon y
no rie provocativamente sino la que lo es de corazon. La bo-
ca habla, dice el Sefior, de lo que abunda en el corazon ©.
De ahi que la risa en el rostro de una virgen procede de la
abundancia de vanidad en su alma. Atiende a lo que se lee
sobre esto: A la risa la tuve por locura, y dije al gozo: ¢Por
qué en vano te enganas? 2 Y de nuevo en otro lugar: En la
risa se mezcla la afliccion y al gozo sucede la congoja 3. Y
el Senor dice: Dichosos los que lloran, porque seran conso-
lados %4. También el apostol dice a los que rien inmodera-
damente: Conviértase vuestra risa en llanto %. Huye, por
tanto, de la risa, hermana mia, como de una locura y trueca
en llanto toda la alegria de este mundo, para que vivas di-

—120—



chosa, llorando tu destierro en el mundo, porque los que
lloran segiin Dios son felices y hallaran consuelo. Debes sa-
ber que vas peregrinando por la vida, y no tienes aqui la pa-
tria, sino en el cielo. Si tales eran los anhelos de aquel siervo
de Cristo que decia: Deseo morir y estar con Cristo %, écon
qué llamas de amor no ha de inflamarse la virgen? iQué
abundantes lagrimas no debe derramar aflorando a su espo-
so Cristo mientras no pueda llegar a abrazarle, llorando sin
cesar hasta que se una a Aquel a quien anhela contemplar!
Porque se sentia desterrado en esta vida, se lamentaba
quien exclamaba con tristeza: iAy de mi, que he prolongado
mi destierro! ©2Y, en efecto, el esposo celestial te acogera
lleno de gozo en sus amorosos brazos si viere que td ardes
en deseos de €l. Y €l en su presencia te consolara si tu le llo-
ras por su ausencia.

XXII. COMO DEBEN SER CONSIDERADAS LAS SIERVAS
QUE HAN PROFESADO VIRGINIDAD

No debes herir por razén de la servidumbre, sino respetar,
por la igualdad de profesion, a las siervas que tu posicion te
ha dado o te diere y tu profesion ha hecho tus hermanas.
Justo es que las que sirven a Cristo en la misma milicia de la
virginidad que td, gocen contigo de la misma libertad. Y con
eso no trato de rebajarte, para levantar al engreimiento a las
que, al recibirlas como hermanas, deben servirte con buen
animo, y prestarnos sus servicios no con espiritu servil, co-
mo siervas, sino con caridad, como libres. Porque el Sefior
no tiene acepcion de personas %8, sino que, al distribuir el
don de la fe, atiende por igual a la sefiora que a la esclava, ni
es elegida la senora y rechazada la esclava; ambas son
igualmente bautizadas, juntas reciben el cuerpo y la sangre
de Cristo. Y los mismos patriarcas, siendo tan santos, en lo
referente a bienes temporales distinguian entre esclavos e
hijos; consideraban a aquéllos como criados y a éstos como
sefnores. Pero en lo relativo al don de la esperanza futura
atendian por igual a hijos y a esclavos, pues los sefialaban
con la misma circuncision.

—121—



XXIII. LA VIRGEN SE HA DE MOSTRAR ECUANIME
TANTO EN LA POBREZA COMO EN LA ABUNDANCIA

De nuevo se vuelve a ti mi discurso, hermana Florentina,
por quien tanto se preocupa mi carifio de hermano. Te ex-
horto, pues, a que mantengas siempre un animo ecuanime y
equilibrado, de modo que ni te doblegues por la adversidad,
puesto que conoces bien la paciencia y penalidades de Job,
ni te engrias por la prosperidad, pues lees que los patriarcas
fueron ricos en bienes, pero humildes de espiritu. Seras feliz
si lo mismo en la prosperidad que en la adversidad dieres
gracias a Dios y estimares la prosperidad y la adversidad de
la presente vida como humo y vapor, que al instante se disi-
pan. David era rey, y, a pesar de abundar en tesoros y de
dominar con poderosos ejércitos numerosos pueblos, se
proclama débil cuando dice: Soy un misero y afligido desde
mi mocedad . Y a la hija de Saul le dice también: Ante el
Senior, que me eligi6 con preferencia a tu padre, danzaré y
apareceré como despreciable 7°. Asimismo dice: Soy adve-
nedizo y extranjero en el pais, como todos mis antepasa-
dos 2.

Por eso no has de poner nunca tus delicias en los bienes te-
rrenos; aunque procuren comodidades de la vida, no pongas
en ellos tu corazon ni te glories de esos bienes mundanos, y
asi no te afligira su pérdida, pues esta escrito: Si abundan
las riquezas, no peguéis a ellas vuestro corazén 22. Lo que
se posee con aficion, no se pierde sin dolor del poseedor, y
de ahi que se vea uno afligido por aquello mismo en que po-
ne su gozo carnal. A ejemplo de tu esposo celestial, huye de
los honores, ni ambiciones ser superior a las demas y como
tal ser considerada, pues lees aquello: Si alguno quiere ser
el mas grande entre vosotros, se ha de hacer vuestro servi-
dor 73. Puesto que el mismo Salvador, cuando era buscado
por las turbas para proclamarlo rey, se escondi6. Pues éco-
mo iba a aceptar un reino humano el que tiene reservado un
reino eterno con el Padre? Pero, porque habia venido a en-
seilar humildad, declin6 los honores humanos, y, siendo

—122—



Dios por naturaleza, se humill6 por nosotros; y El, a quien
sirven los seres del cielo y de la tierra, se hizo pobre por los
hombres para hacernos ricos con su pobreza. Sigue, por tan-
to, las huellas que marc6 de antemano tu esposo y con paso
incansable ve tras el capitan celestial, para que no te recha-
ce de su compania en el reino de los cielos por no parecerte
a El en tus obras. Y te digo esto para que estimes en poco y
no tengas como valor las riquezas terrenas y no consideres
como poderosos a los que ves ricos en el mundo. Lo que
pueden poseer los malos, de buen grado deben despreciar
los buenos, pero a los que sabe no abusaran de ellas. Los
buenos, Dios queriendo, lo mismo son ricos que son pobres,
y en la riqueza y en la pobreza dan gracias a Dios, porque
aceptan de buen grado su voluntad. Y a los malos, aun
cuando se les otorgan riquezas, se las concede Dios con cas-
tigo, para disfrutar de ellas para su mal; y cuando se las
arrebatan, es para su castigo, pues se duelen culpablemente
de su pérdida. Uno y otro redunda para gloria del justo y
para castigo del malvado.

¢Qué va esto contigo, si ya tienes una norma para seguir?
Pon, pues, tus ojos en la virginidad y pobreza de Maria, que
fue tan rica ante el Sefior, que mereci6 ser madre de El; y
tan pobrecita en bienes, que en su alumbramiento no tuvo
la ayuda de una comadrona ni de una sierva; y hasta el
mismo albergue fue tan estrecho, que se sirvieron del pese-
bre para cuna. También José, su esposo, a la vez que justo,
era pobre, de modo que debia ganar su alimento y vestido
con su artesania, pues se lee que fue herrero. Ejemplos tie-
nes a la vista; sigue esa norma. No te expongas a los peligros
que llevan las riquezas, porque los que se quieren enrique-
cer caen en la tentacion y en el lazo del diablo, y en multi-
tud de codicias insensatas y funestas, que hunden a los
hombres en la perdicion 74. Los que se entregan al Senor las
dejan de propia voluntad. Y a veces sucede que las riquezas
van tras los que las desprecian con mas frecuencia que tras
los codiciosos. Buscad, dijo el Senor, el reino de Dios, y to-
do esto se os anadira 7.

—123—



XXIV. DE LA CONCESION Y LA PROHIBICION DE CARNE

No me atrevo ni a prohibirte ni a permitirte el uso de carne
en vista de tu debilidad. Debe, empero, abstenerse de ali-
mento de carne la que tiene fuerzas suficientes, pues es dura
condicion estar nutriendo a un enemigo contra el que hay
que luchar y alimentar la propia carne de modo que la sien-
tas rebelde. Y, si la virgen sigue los mismos usos que los se-
glares, da sensacion que en las otras cosas obra también
como los seglares. ¢De qué va a ser capaz el cuerpo, si se
alimenta de carne, sino de estallar en voluptuosidad, y venir
a parar en desenfreno con la deplorable crueldad de la luju-
ria? Por eso dice un autor: «El fin de los placeres es la co-
rrupcion». Y el Apostol describe a la viuda voluptuosa con
estas palabras: La viuda que vive en el placer, aunque viva,
ya estda muerta 76. Si apenas podemos liberar al cuerpo en-
flaquecido por la abstinencia de la ley del pecado que reside
en nuestros miembros, ¢qué lograra la que regala la tierra
de su carne de modo que pueda producirle espinas y zarzas?
El alimento de carnes es incentivo de vicios; y no sblo de
carnes, sino el exceso es peso que grava el alma; y el esto-
mago debilitado por abundante alimento embota los senti-
mientos del alma. La virgen tan sb6lo ha de estar sana, no
robusta; su rostro mas bien debe ser palido que rubicundo,
de modo que pueda enviar suspiros del corazon al Sefor, no
que tenga que eructar por la indigestion de los alimentos.
Quede, por tanto, el uso de carnes para los que necesitan
fuerzas corporales, como los que trabajan en las minas, los
que luchan en el campo de batalla; para los constructores de
altos edificios o para los que sacan el sudor con el trabajo
corporal en los diversos oficios; a éstos les es necesario el
consumo de carne para reparar sus fuerzas.

La virgen que aguanta una salud débil mejor que un cuerpo
robusto, ésa es excelente virgen. ¢A qué fin toma carnes sino
para cargar su desdichado cuerpo con toda la inmundicia de
los vicios? Con todo, si a ello obliga la enfermedad, puede
tomarse carne como medicina, pues es medicina lo que, le-

—124—



jos de ser un peso, es un remedio, ya que los mismos peritos
en esta ciencia aplican la medicina en dosis graduales, de
modo que no recarguen al enfermo, sino lo alivien. Por eso
es muy verdadera la maxima de los fil6sofos: «Nada en ex-
ceso» 77,

XXV. LA VIRGEN DEBE PERSEVERAR EN EL MONASTE-
RIO DONDE EMPEZ0O

Te advierto con todo interés que perseveres en tu monaste-
rio. Aprovecharas con la compaiiia de otras muchas, y con el
ejemplo a la vista de otras virgenes seras una virgen virtuo-
sa. Si en ocasiones se origina en la comunidad, entre tanta
diversidad de caracteres, alguna rencilla, y a veces se ven las
mas espirituales molestadas por las murmuraciones de las
imperfectas, no te faltaran por eso buenas acciones que imi-
tar. Sin duda que soportar a las carnales es propio de una
virtud contrastada, e imitar a las espirituales es de grandes
esperanzas. Las imperfectas perfeccionan la paciencia de las
espirituales y las santas dan ejemplos de excelentes virtu-
des; de esta suerte, ambas son de provecho para el alma que
va adelantando; unas, a las que tolera con paciencia, y otras,
a las que imita con suavidad. Dice el Apoéstol: Gustosos so-
portdais a los necios, siendo vosotros sensatos 7. Y también
en otro lugar: Vosotros los fuertes tenéis el deber de ayudar
la flaqueza de los que son débiles y de no complaceros a
vosotros mismos 78, Cada uno trate de complacer a su pro-
jimo para el bien, buscando su edificaciéon. Asi que no han
de servirte de escandalo las murmuraciones de las frivolas,
sino que te debe consolar la conducta de las observantes. Y
ya que no sabes el tiempo de tu vida en el mundo, debes sa-
ber sufrir en vista del gran don de la gloria celestial.

XXVI. SE DEBE HUIR DE LA VIDA INDIVIDUAL

Huye, te lo suplico, la vida particular. No imites a aquellas
virgenes que habitan en ciudades en celdas aisladas, pues
una muchedumbre de inquietudes las oprime; en primer lu-

—125—



gar, el interés por agradar al mundo les lleva a no presen-
tarse con vestidos pobres; luego, abrumadas por las preocu-
paciones domésticas, mientras se ocupan de atender a su
sustento, descuidan las cosas del servicio de Dios. La vida
particular vino a la Iglesia de la practica de los gentiles; co-
mo los apostoles no pudieron reducir a éstos a su género de
vida, permitieron a la Iglesia de origen gentil vivir como
particulares y usar de sus propios bienes. Por el contrario,
los hebreos, que recibieron la fe en tiempos apostolicos, ob-
servaron la misma norma de vida que ahora conservan los
monasterios. Fijate lo que se lee en los Hechos de los Apos-
toles, y veras que es verdad lo que digo: La muchedumbre
de los creyentes, dicen, tenian un solo corazon y una sola
alma; y no consideraban nada suyo, sino que todos los que
poseian haciendas las vendian, y presentaban su precio a
disposicion de los apostoles, que lo distribuian segtn la ne-
cesidad de cada uno 7°.

Considera que los que viven en los monasterios segin una
regla, conservan la vida de los apostoles, y no han de dudar
de que alcanzaran los premios de aquellos cuyos ejemplos
imitan.

XXVII. DE LA DISCRECION DE LA SUPERIORA CON CA-
DA UNA

Pues équé? Los que hacian una misma profesion, ¢tenian
todo en comun? Asi es la verdad y asi se lee, pero con tal
que todos tengan la misma capacidad. Sin embargo, debe
haber cierta discrecion de la superiora, para prever de qué
es capaz cada una, y asi podra distribuir conforme a la nece-
sidad de cada una. Quien pudo gozar de alta posicion y ser
rica en el mundo, ha de ser tratada con mas delicadeza en el
monasterio y quien dejé en el mundo vestidos de gran pre-
cio, debe merecer uno mas digno en el monasterio. En cam-
bio, la que vivi6 en la pobreza y carecié de abrigo y alimen-
to, dichosa puede sentirse de no padecer frio ni hambre en
el monasterio, ni tiene por qué criticar de que se dé un trato

—126—



mas delicado a la que vivié en el mundo con mas comodi-
dad. En efecto, si no atiende a cada cual conforme a su ne-
cesidad, se hace altanera en el monasterio la que fue de
condicion humilde en el mundo y se rebaja en la comunidad
a la que gozo de elevada posicion en el siglo. La que no sabe
guardar la discrecion, obra de suerte que deja engreirse a las
procedentes de condicion baja y lastima profundamente a
las que son de origen noble. Y, si se tiene lo suficiente para
repartir a todas con equidad, no hay motivo para murmu-
rar, porque la discrecion de la superiora distribuira segun la
necesidad de cada cual.

Pero podrias decir: ¢Por qué se vino al monasterio sino para
hacerse pobre de pudiente? ¢Es que, si ésta va a descender a
lo bajo desde su posicion ilustre, la otra que fue pobre,
puesto que ya no tiene de qué humillarse, acaso tendra que
engreirse? La caridad es la que todo lo allana y lo lleva a los
mismos términos de paz, de modo que ni se hinche la que
abandoné riquezas ni se abata la que fue pobre o esclava.
Digna, sin embargo, de elogio sera la superiora si tuviere
acierto en comportarse con cada una y supiere distribuir
como la necesidad de cada cual lo exigiere. Y lo dicho del
vestido, del alimento y de la bebida, ha de decirse del traba-
jo con referencia a las enfermas y delicadas, de modo que la
que no puede soportar lo mas duro, debe ser tratada con
mas suavidad.

Por lo demas, la superiora se comportara con las que pudie-
ren soportarlo como le pareciere conveniente, pero no debe
conceder las preeminencias de las antiguas a las que por su
anterior posicidon de vida o por su debilidad de constitucion
ha de atender, si entraron con posterioridad a aquéllas.

En tanto que mis palabras, hermana mia, se dirigen a ti, va
ordenado también mi discurso al interés de muchas. Sin
embargo, no imponemos una carga a ninguna, Sino reco-
mendamos lo que es digno.

—127—



XXVIII. LA VIRGEN NO DEBE TENER PECULIO EN EL
MONASTERIO

Huye de la gran peste del peculio, que es considerado en los
monasterios como un gran delito. Es un verdadero adulte-
rio, porque mancha con la malicia de una usurpacién la en-
tereza de la buena conciencia. Es delito de hurto, porque en
tanto que los bienes del monasterio son comunes a todos,
osa poseer una a ocultas lo que las demas ignoran, y, aun-
que usa algunas cosas de lo comun en publico, se reserva
furtivamente otras. Es fraude evidente, porque no deposita
para la comunidad lo que posee, sino que oculta fraudulen-
tamente pequena cantidad para sus uso privado. El delito es
uno solo, pero el contagio extenso. Aborrece, pues tanta
maldad, como el abismo de la gehenna, y guardate de él
como camino que lleva al infierno. Desde aqui se precipito
Judas hasta el crimen de la traicion y entrega del Seior, de-
bido a que, arrastrado por la codicia, cometié pecado de
hurto.

Por fin, teniendo €l lo que era del comun de los apoéstoles,
no se contento6 con la pobreza comun. Pero équé dice de él el
Evangelio? Era ladréon, y, como tenia la bolsa, robaba lo
que en ella habia8c. Recuerda asimismo el caso de Ananias
y Safira; éstos, por presentar al apostol parte del precio y
ocultar otra parte, fueron castigados con juicio instantaneo,
y, para escarmiento de los venideros, no se dilat6 el castigo
del pecado.

La que se aparta del uso comiin del monasterio con su pecu-
lio, también tendra que separarse de la compaiiia de la vida
del cielo. Todo lo que llegare a tus manos, preséntalo a la
superiora y ponlo a disposicion de la comunidad. No debes
reservar aparte cosa alguna, porque, en efecto, hay que te-
mer el escarmiento del traidor Judas y el juicio de Safira.

—128—



XXIX. LA VIRGEN NO DEBE JURAR

Debes poner el mismo empefo en decir siempre la verdad
que en no jurar nunca. En efecto, asi como se permiti6 a las
personas carnales emitir juramento por temor al engafo, asi
se prohibi6 a las espirituales los juramentos aunque tengan
conciencia de su verdad. Sea vuestro si, si, y el no, no; y lo
que se anade, proviene del mal 8:. Guardate, por tanto, de
jurar aun con verdad, porque procede de mal motivo. Y se
dice que proviene del mal, porque la necesidad de jurar tie-
ne origen de una conciencia infiel. Se obliga a jurar al hom-
bre cuya palabra se pone en duda; pero td, cuya sencillez de
corazon debes llevar a flor de labios, ¢por qué tienes que li-
garte espontadneamente con un juramento? Suprime el uso
del juramento con verdad, y no caera en el perjurio. Mani-
fiesta la verdad con el corazén en la mano, y no tendras ne-
cesidad de jurar. Leemos pues, aquello: No te habities a ju-
rar, porque por ello hay muchas caidas 82.

XXX. LA VIRGEN NO DEBE CONVERSAR A SOLAS CON
OTRA

No debes escoger a una para tratarla con intimidad, dejando
a las demas, sino que todas han de saber lo que es 1til que
sepa una. Escucha las palabras del Senor: Lo que os digo en
la obscuridad, decidlo a la luz del dia, y lo que ois al oido,
publicadlo sobre las terrazas 83. Es decir, si se os revelare
algo confidencialmente, habéis de decirlo en publico, y lo
que pensais en vuestro interior, manifestadlo a todas. Si es
bueno lo que hablais, épor qué sblo lo ha de saber una y no
todas? Si es indigno, no debes ni pensar ni tratar lo que te
sonroja que otras lo sepan. Por cierto, no es cosa buena lo
que la virgen habla a solas con otra y cuando mira a su alre-
dedor para que las demas no la escuchen, pues todo el que
obra mal, dice el Senor, aborrece la luz 83:. Por eso, el mas
sabio de los filésofos dijo: «Todas las buenas acciones gus-
tan aparecer a la luz» 84. iOh virgen! ¢Hablas acaso a ocultas
porque no tienes de qué gloriarte en pablico? Pero, aunque



trates de enganar a los oidos y ojos humanos, épodras, por
ventura, enganar a la sabiduria de Dios? Bellamente dijo un
autor: «Aquello que deseas que Dios no lo sepa, ni lo hagas
ni lo pienses». Por tanto, que tu conciencia sea siempre ino-
cente, y tus palabras libres de culpa. Lo que es reprobable,
no debes gustar ni de oirlo ni de pensarlo, mucho menos de
decirlo o hacerlo.

XXXI. LA VIRGEN NO DEBE DESEAR VOLVER AL MUN-
DO

Por fin enfilamos al puerto el barquichuelo de nuestro dis-
curso, y, una vez recorrido el mar de nuestras ensenanzas,
echamos el ancora en la costa para descansar. Pero, impul-
sado por el aura del afecto que te tengo, vuelvo de nuevo al
oleaje de mis palabras, y te conjuro, hermana Florentina,
por la trinidad celestial del Dios tinico, que no vuelvas la
vista atras, como la mujer de Lot, una vez que saliste, como
Abraham, de la tierra de tu parentela, no vayas a ser un mal
ejemplo y precedente para el bien de otras y no vean en ti lo
que han de escarmentar. Aquella mujer, en cambio, se con-
virti en sal de prudencia para otros y en estatua de necedad
para si; su mala accion le perjudico a ella, y a los demas les
fue 1til el escarmiento. No te ha de halagar la idea de volver
con el tiempo al pais natal, de donde no te hubiera sacado
Dios si hubiera querido que alli habitaras; pero, porque pre-
vid que seria conveniente a tu vida religiosa, con acierto te
sacO, como a Abraham de la Caldea y a Lot de Sodoma. Al
fin, yo mismo reconozco mi error. iCuantas veces, hablando
con nuestra madre, y deseando saber si le gustaria volver a
la patria, ella, que comprendia que habia salido de alli por
voluntad de Dios para su salvacion, exclamaba, poniendo a
Dios por testigo, que ni queria verla ni habia de ver nunca a
aquella tierra! Y con abundantes lagrimas afiadia: «Mi des-
tierro me hizo conocer a Dios; desterrada moriré, y he de
ser sepultada donde recibi el conocimiento de Dios». Pongo
por testigo a Jesus de que esto es lo que recuerdo haber oido

—130—



de sus deseos y aspiraciones: que, aunque viviera largos
afios, no volveria a ver aquella su tierra.

Te encarezco, hermana mia, que te guardes de los que tanto
temi6 tu madre y evites con precaucién la desgracia de que
ella huy6 por haberla experimentado. Me duelo, idesgracia-
do de mi!, de haber enviado alla a nuestro hermano Fulgen-
cio, porque estoy en un temor continuo por sus peligros; sin
embargo, estard mas seguro si ti, tranquila y ausente de alli
como estés, rogares por él. De alli fuiste sacada en una edad
en que ni te puedes acordar aunque naciste alli. Ningun re-
cuerdo puede inducirte a la nostalgia, y dichosa eres por ig-
norar lo que te causaria pena. Yo por mi parte te hablo por
experiencia: aquella tierra nuestra de tal modo perdié su
florecimiento y hermosura, que no queda en ella persona
libre, ni su suelo goza ya de su tradicional fertilidad. Mira,
hermana mia Florentina, lo que debo avisarte con temor y
pena, para que la serpiente no te arranque del paraiso y te
traslade a una tierra que produce espinas y zarzas. Y, si des-
de ella quisieres extender de nuevo la mano para coger el
fruto del arbol de la vida, no llegues nunca a alcanzarlo. Te
pongo, pues, por testigo al profeta, y, en presencia de Jesu-
cristo, te amonesto con estas palabras: Oye, hija, y mira;
inclina tus oidos; olvida tu pueblo y la casa de tu padre,
porque prendado estd el rey de tu hermosura; y El es el
Senior, tu Dios 85. Nadie que pone la mano en el arado y
mira atras es digno del reino de Dios 8e.

No levantes el vuelo del nido, porque encontré la tértola
doénde guardar sus polluelos 82. Eres hija de la sencillez ta
que tienes por madre a Tartura. En esa sola y inica persona
hallaras el oficio de muchas personas queridas. Mira a Ttr-
tura como a madre, escichala como a maestra; y a la que
todos los dias te engendra para Cristo con su afecto, estima-
la como mas querida que tu misma madre. Y, como ya estas
libre de toda tormenta y de todo torbellino del mundo, es-
condete en su seno. Que te sea suave estar a su lado, te sea



dulce su regazo ahora que eres mayor, como te era gratisi-
mo en tu infancia.

Por ultimo, te ruego, ya que eres mi queridisima hermana
de sangre, que me tengas presente en tus oraciones; y no te
olvides del hermano menor Isidoro, que nos encomendaron
nuestros padres a los tres hermanos supervivientes bajo la
proteccion divina cuando, contentos y sin preocupacién por
su ninez, pasaron al Sefor. Y, puesto que lo amo como a
hijo, y prefiero su carifo a todas las cosas temporales, y des-
canso reclinado en su amor, amalo con tanto mas carino y
ruega por él tanto mas cuanto maés tierno era el amor que le
tenian los padres. Seguro estoy de que tu plegaria virginal
inclinara hacia nosotros los oidos de Dios.

Y, si mantuvieres la alianza que has pactado con Cristo, te
sera otorgada la corona de los que obran el bien; y a Lean-
dro, que te exhorta, se le concedera el perdon. Y, si perseve-
rares hasta el fin, te salvaras.



NOTAS

(1) Santos Padres espanoles II. San Leandro, san Isidoro, san Fruc-
tuoso. Reglas monasticas de la Espana visigoda. Los tres libros de las
"Sentencias". Introducciones, versiones y notas de Julio Campos
Ruiz, Ismael Roca Melia. Biblioteca de Autores Cristianos (BAC),
Madrid 1971, pp. 7-76.

(2) 1Cor 7,31

(3) Ecl 2,4-9

(4) Ecl 2,11

(5) Ecl 2,18-20

(5*) Sal 15,5
(6) Sal 118,57

(7) Sal 44,3

(8) Cant 6,8
(9) 1Cor 7,23
(10) 1Cor 15,53
(11) 2Tim 4,8
(12) Sal 1,1

(13) Cant 2,6
(14) cf. Prov 3,16
(15) 1Jn 2,16
(16) Col 3,1
(17) Gén 3,16
(18) Mt 22,30
(19) Le 23,29
(20) Mt 24,19
(21) Is 26,18
(22) 1Re 2,5
(23) Is 56,3
(24) cf. Mt 5,8
(25) 1Pe 3,3
(26) 1Tim 2,9
(27) Prov 31,30
(28) 1Cor 15,33
(29) Sal 17,26
(30) Jer 9,21
(31) Is 57,2
(32) 2Cor 11,29
(33)Is 53,4
(34) Mt 25,36
(35) Mt 25,34



(36) Mt 5,44
(37) 1Cor 6,7-8

(38) Cant 6,3-6
(39) Sal 44,14
(40) Is 3,16

(41) Is 3,24

(42) Flp 2,7
(43) cf. 1Pe 2,23
(44) Lc 23,24
(45) Le 21,19
(46) Sal 5,11; 13,3; Rom 3,13
(47) Lc 21,34
(48) Sal 140,5
(49) Gal 2,11
(50) Rom 12,5
(51) 1Tim 5,23
(52) cf. Ef 5,18
(53) 1Cor 6,9-10

(54) Is 5,22

(55) Is 5,11

(56) Dt 23,3
(57) Rom 13,14
(58) Flp 4,4

(59) Gl 5,22
(60) Mt 25,21
(61) Mt 12,34; Lc 6,25
(62) Ecl 2,2

(63) Prov 14,13
(64) Mt 5,5

(65) Sant 4,9
(66) Flp 1,23
(67) Sal 119,5
(68) Ef 6,9

(69) Sal 117,7
(70) 2Re 6,21.22
(71) Sal 38,13
(72) Sal 61,11
(73) Mt 20,25
(74) 1Tim 6,9
(75) Mt 6,33
(76) 1Tim 5,6
(77) Ter., Andr. 1,1,34
(77*) 2Cor 11,19



(78) Rom 15,1-2
(79) Act 4,32.34-35
(80)Jn 12,6

(81) Sant 5,12

(82) Eclo 23,9

(83) Mt 10,27
(83%) Jn 3,20

(84) Cic., Tusc. 2,26
(85) Sal 44,11-12
(86) Lc 9,62

(87) Sal 83,4






Indice:

Introduccidn general .........cccceeviiiiiiiieeeiiiiieieeecceeenene. 3
Regla de san Isidoro de Sevilla .......ccccoeeeeeennnnnninenennnn. 7
Regla comun o regla de los abades ..........ccccccuvvvvrveeeennn. 35
Regla de san Fructuoso .......cccccceeeeeeeiiiiieccccicinneneeeeeeeenn. 69
Regla de san Leandro .........cccccvveeeeeeeiiiiecccccccinnneeeeeeeenn. 91



















<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


